
 
 
 
 

ЗАПИСКИ 
ЛЬВІВСЬКОГО 

МЕДІЄВІСТИЧНОГО 
КЛУБУ 



2 

УДК 061.235:93(062.552):378.4(477.83-25) 
 ББК Я54  
А з-32 
 

Міністерство освіти і науки України 

Львівський національний університет імені Івана Франка 
 

Записки Львівського медієвістичного клубу / редкол.: Юрій 
Овсінський (голова), Дмитро Димидюк, Олег Друздєв, Сергій 
Козловський, Тарас Оліярчук, Роман Тарнавський. – Львів, 

2016. – 125 с. 
 

До збірника включено статті, присвячені теоретичним, 
політичним, соціально-економічним та церковним аспектам 
історії середніх віків. Для студентів, аспірантів, викладачів, усіх, 
хто цікавиться історією. 

 
Рекомендовано до друку Вченою радою  

історичного факультету 
Львівського національного університету імені Івана Франка, 

протокол № 11 від 16 червня 2016 р. 
 
 

Рецензенти: 
Войтович Леонтій Вікторович, 

доктор історичних наук, професор 
(Львівський національний університет  

імені Івана Франка); 
 

Файда Олег Васильович, 
кандидат історичних наук, доцент 

(Львівський національний університет  
імені Івана Франка) 

 
 

© Львівський медієвістичний клуб, 2016 
© Наукове товариство історичного факультету, 2016 

© Колектив авторів, 2016 



3 

 
 
 
 
 

Світлій пам’яті 
Модеста Ігоровича Чорного 

(1974–2014) 



4 

ЗМІСТ 
 

Передмова ................................................................................................................5 

Кирило СТЕПАНЯН. До проблеми вживання термінів “Темні віки” та 
“Середні віки” ….....................................................................................................6 

Вероніка ПЕТРУШКА. Трансформаційні процеси у візантійському 
суспільстві IV–VI ст.: історіографія питання ................................................22 

Дмитро ДИМИДЮК. Чому Халіфат переміг? (Передумови, причини та 
наслідки втрати незалежності Вірменії на початку VIII ст.) .....................32 

Михайло ВОРОНОВ. Причини загибелі Вестготського королівства ......41 

Ростислав ВАЦЕБА. Скандинавсько-, фризько- та франко-слов’янська 
торгівля на теренах Полаб’я (VIII–ІХ ст.) .......................................................50 

Наталія РАЙТАРОВСЬКА. Дискусії про походження літописного князя 
Рюрика ....................................................................................................................60 

Марія-Анастасія ГУСАР. Розкол Вселенської Церкви 1054 р. та спроби 
його подолання у Західній Європі ..................................................................70 

Олег МАГДИЧ. Польсько-німецькі церковні відносини у другій 
половині XI ст. .......................................................................................................83 

Олег ДРУЗДЄВ. Церковні відносини в Латино-Єрусалимському 

королівстві (1099–1187) ........................................................................................92 

Сергій ГУМЕННИЙ. До питання заснування Ордену тамплієрів ........102 

Тарас ОЛІЯРЧУК. Соціально-економічне становище Італійських земель 
у 50-х роках XV ст. ..............................................................................................111 

Відомості про авторів ........................................................................................124 



5 

ПЕРЕДМОВА 
 

Ви тримаєте в руках перший випуск збірника студентських 
наукових статей, сформований за результатами діяльності 
Львівського медієвістичного клубу. Це наукове товариство 
засновано в 2013 р. тодішніми студентами кафедри історії 
середніх віків та візантиністики Львівського університету 
Олегом Друздєвим та Юрієм Скірою, за сприяння викладачів 
кафедри – професора Леонтія Войтовича та доцентів Модеста 
Чорного і Юрія Овсінського. 

Мета товариства – об’єднати людей, зацікавлених у вивченні 
медієвістики, та надати їм можливості для реалізації наукових 
ідей. Однією з форм її реалізації є публікація збірника наукових 
статей студентів та аспірантів. Завданням цього видання є не 
стільки відкрити щось нове в медієвістиці, скільки дати поштовх 
для її розвитку в студентському середовищі, сприяти 
вдосконаленню наукових навичок молодих дослідників, 
збагаченню їхнього досвіду. 

У пропонованому збірнику представлено науковий доробок 
як студентів та аспірантів Львівського університету, так і їхніх 
колег з Києва і Тернополя. Щиро сподіваємося, що статті цих 
молодих дослідників зацікавлять не лише науковців, а й усіх, хто 
цікавиться середньовічною історією, а публікація “Записок 
Львівського медієвістичного клубу” стане доброю традицією. 

Ред. 



6 

УДК 930.24 
 

ДО ПРОБЛЕМИ ВЖИВАННЯ ТЕРМІНІВ  
“ТЕМНІ ВІКИ” ТА “СЕРЕДНІ ВІКИ” 

 
Кирило СТЕПАНЯН 

Львівський національний університет імені Івана Франка 
 

У статті розглянуто проблему визначення основних критеріїв, за 
якими можна виокремити періоди історичного поступу, які головно 
визначили подальші зрушення в етнокультурному та геополітичному 
аспектах. Охарактеризовано основні віхи намічених періодів, поданно 
перелік тенденцій, процесів і явищ, які характеризують окремі епохи. 
Проаналізовано закономірності, що є помітними в явищах колапсів 

локальних та загальноцивілізаційних систем із подальшими змінами 
епохальних масштабів. Інтердисциплінарно наведено приклад спроби 
віднайти природу таких явищ, як теорія “осьового часу” Карла 
Ясперса. 

Ключові слова: Колапс Античного світу, Темні віки, перехідний 
період, Середні віки, гуманізм, Ренесанс, феодальна система, теорія 
“осьового часу” Карла Ясперса, Реконкіста, Конкіста. 

 
Існує декілька варіантів і критеріїв виокремлення Середніх 

віків як періоду в загальному антропосферному поступі 
всесвітньої історії. У цій статті ми ж враховуватимемо і 
докладніше розглянемо більш помірковані варіанти 
періодизації, згідно з якими початок окресленого періоду 
(Середньовіччя) припадає на V ст., а кінець – на XV–XVI ст. 
Проблему розглядаємо в локальному європейському аспекті, з 
коротким оглядом суміжних явищ і процесів в Азії. У 
радянський період існувала думка, що закінчення Середніх віків 
припадає на середину XVII ст. (закінчення Тридцятилітньої 
війни – 1648 рр.)1 та XVIII ст. (початок Великої французької 
революції – 1789 р.). Останній погляд віддзеркалює ідею 
послідовників т. зв. довгого Середньовіччя2. 

                                                           
1 Новая история / под. ред. А. Нарочницкого. – Москва, 1986. – С. 5. 
2 Ле Гофф Ж. Средневековый мир воображаемого / Жак Ле Гофф. – Москва, 

2001. – С. 31–38. 



7 

Свого часу низка авторів, зокрема, Анрі Піррен, Альфонс 
Допш, Марк Блок, Перрі Андерсон, Джон Майкл Уоллес-
Хендріл, Ігор Філіппов, Микола Граціанський, Микола 
Колесницький, Олександр Неусихін, Борис Поршнєв, Вікторія 
Уколова, Сергій Сказкін, Айзек Азімов, уже розглядали 
відповідне питання переходу від Античної доби до 
Середньовіччя. Ми ж спробуємо переглянути проблему цього 
розмежування і запропонувати розглянути явище переходу із 
застосуванням теорії, яка ґрунтується на ідеї “осьового часу” 
німецького історіософа Карла Ясперса (1883–1969). 

У самому терміні “Середні віки” помітним є спекулятивний 
характер, позаяк творцями й операторами цієї назви були 
гуманісти, а отже – діячі, частіше ворожі будь-чому з епохи, яка 
вже відходила в минуле. Франческо Петрарка (1304–1374), один 
із стовпів проторенесансного та ренесансного духу XIV ст., як 
вважається, запропонував назву “Темні віки”, якими він, 
вочевидь, вважав часи до постання культурного феномену 
Проторенесансу. Іншим діячем, який оцінив період V–XV ст., 
був гуманіст Флавіо Бьондо (1392–1463). Саме в часи 
гуманістичного Ренесансу було запропоновано термін “medium 
aevum” (власне “Середні віки”)3. Підкреслимо, що сам цей 
термін відображає скоріше гуманістичний погляд на 
історичний поступ і применшує або нівелює особливе значення 
цілої епохи, інтегрованої у глобальний процес розвитку 
людства. Вважаємо, що варто остаточно відокремити дві 
фундаментально відмінні епохи: Темні віки та Середні віки. 
Чому перевагу надано терміну “Темні віки” замість 
розповсюдженного “Раннє Середньовіччя”, буде пояснено далі. 

Т. зв. Темні віки – це перехідна епоха, своєрідна буферна 
зона, що постає після кожного колапсу попередньої системи. 
Європейські Темні віки стали закінченням Античності й 
передували постанню нової епохи із власним мікрокосмом, 
практично незалежним від набутків, залишених Античністю 
(що, до речі, й зумовило, власне, сам феномен епохи 
Відродження). Окрім ще живої латини, деяких наукових 
надбань, рецедивного образу Священної Римської імперії та 

                                                           
3 Историография античной истории / под. ред. В. Кузищина. – Москва, 

1990. – С. 23. 



8 

існування Візантії, дуже мало явищ пов’язують цю нову епоху з 
Античністю. Тим часом Темні віки поєднують у собі як уламки 
загиблого світу, так і прообрази майбуття Європи і довколишніх 
областей. Велике переселення народів, яке розпочалося ще в 
Античну добу, закінчиться лише у IX ст. переходом мадярами 
Карпат. Християнізацію Русі в Х ст. також можна вважати 
однією з віх закінчення Темних віків. 

Характеризуючи епоху Темних віків, можна сказати, що 
основними етнокультурними подіями цього усталеного 
субперіоду стали: 

1. Початок Великого переселення народів і вторгнення гунів 
у Європу (IV ст.); 

2. Відокремлення Східної Римської імперії (IV ст.)  
3. Падіння Західної Римської імперії та колапс Античної доби 

(476 р.); 
4. Постання ранніх варварських держав (V ст.); 
5. Відокремлення та посилення влади Римського Папи 

(Римська Церква стала новим і провідним духовним гегемоном 
Європи); 

6. Християнізація одного з останніх могутніх осередків 
язичництва (синкретично-елліністичного типу) – Александрії; 

7. Візантійсько-перські війни (V–VII ст.); 
8. Остаточний вихід слов’яносфери (венеди, анти, склавини) 

та англосфери (англи, із залученням саксів, ютів, фризів) на 
історичну арену (VI ст.); 

9. Англо-саксонське переселення на Британські острови та 
“Ніч довгих ножів” (VI ст.); 

10. Активізація діяльності піктів (VI ст.); 
11. Виникнення ісламу як останньої великої прозелітичної 

релігії та подальше навернення до неї арабської більшості 
(перша половина VII ст.); 

12. Знищення арабами Ераншахру (Ірану династії Сасанідів в 
651 р.), яке започаткувало локальний феномен арабсько-
перського етнокультурного синкретизму; 

13. Ісламська експансія в Середню Азії, витіснення звідти 
арабами, за підтримки карлуків, династії Тан (Таласська битва 
751 р.); 



9 

14. Невдала тибетська експансія при правлінні ценпо Трісонг 
Децена (VIII ст.); 

15. Мусульманська (арабсько-берберська) експансія у 
Піренеях (із витісненням візиготів) та Південній Франції 
(початок VIII ст.); 

16. Досягнення вандалами й аланами берегів Північної 
Африки (початок VIII ст.); 

17. Відкриття Північної Америки вікінгами (Х–ХІ ст.); 
18. Релігійне розмежування у Халіфаті: харіджити, суніти та 

шиїти (VII–VIII ст.); 
19. Зміни династій у Халіфаті, нестабільність (повстання 

хурамітів і зінджів, низка локальних конфліктів і заколотів, 
влада тюркських гулямів), розпад та утворення нових халіфатів 
(IX ст.); 

20. Поширення християнських єресей як ознака самобутності 
певних народів та етнічних груп; аріанство у низці германських 
держав; 

21. Виникнення тюркських каганатів (з VI cт.); 
22. Хазарський каганат із культурним синкретизмом 

етноконфесійного характеру, його знищення русичами (кінець 
Х ст.); 

23. Переселення аварів, булгар, аланів, мадярів, печенігів, 
половців та їхній вплив на етнокультурну карту Європи (VІI–
XIII ст.); 

24. Етнокультурний взаємовплив романського та 
варварського елементів на теренах колишньої Західної Римської 
імперії, зокрема, на території Галлії: романізація галло-
романцями франків (у т. ч., мовна) та франкізація суспільства 
(VI–VIII ст.); 

25. Поява романського архітектурного стилю; 
26. Каролінзьке Відродження (IX ст.); 
27. Християнізація Карлом Великим низцки язичницьких 

племен (друга половина ІХ ст.); 
28. Верденський поділ держави франків (843 р.), формування 

ядра низки майбутніх королівств та імперій; 
29. Актуалізація та початки оформлення ідеї “Священної 

Римської імперії” германців (друга половина Х ст.); 



10 

30. Діяльність вікінгів, представників відмежованного 
нефеодалізованого мікрокосму Європи (IX–XI ст.); 

31. Варязькі впливи на слов’ян (як один із факторів 
державотворення Русі у ІХ ст.); 

32. Кінець Великого переселення народів після переходу 
Карпат мадярами та заселення ними Паннонії (кінець ІХ ст.); 

33. Поступова християнізація Русі (Х ст.). 
Як бачимо з окремих тенденцій, таких як чергове намагання 

відродити та зберегти Римську імперію за допомогою принципу 
translatio imperii (проте цього разу силами германців, що 
засвідчує зв’язок із минулим, тоді як політична), етнічна карта 
Європи та Євразії загалом зазнає кардинальних змін унаслідок 
закріплення племен і народів на певних здобутих ними 
територіях. Низка рецидивних процесів поміж згаданих 
попередньо є прикладом дуальної природи Темних віків. 

На відміну від них, т. зв. Середні віки є абсолютно 
незалежною епохою, соціокультурним феноменом. Головним 
свідченням цієї самодостатності є поступова ґенеза феодальної 
системи та її розповсюдження Європою, а також аналогічні 
процеси на Близькому Сході, в Середній та Східній Азії. 

Ключовими подіями, які можуть змалювати етнокультурне 
тло характеризованої епохи європейської та близькосхідної 
цивілізацій, стали: 

1. Постання феодальної системи (з VIII ст.); 
2. Розмежування нових систем світської та духовної влади, 

боротьба ґібелінів та ґвельфів; 
3. Нормандське завоювання англосаксонського світу (під 

проводом франкізованих норманів з Нормандії у 1066 р.) та 
початки феодалізації Британських островів; 

4. Оттонівське Відродження (Х ст.); 
5. Велика схизма, розкол християнської Церкви (1054 р.); 
6. Зрушення у правовій сфері (Маґдебурзьке право, Велика 

хартія вольностей) (ХІІІ ст.); 
7. Церковні унії задля об’єднання Церкви (Ліонська унія 

1274 р., Ферраро-Флорентійська унія 1439 р. та ін.); 
8. Формування цехів і гільдій, постання бюргерства, 

формування банківської системи (з ХІ–ХІІ ст.); 
9. Формування куртуазної культури та кодексу лицарства; 



11 

10. Хрестові походи, заснування низки держав хрестоносців у 
Східному Середземномор’ї (ХІ–ХІІІ ст.); 

11. Поява духовно-лицарських орденів; 
12. Готична архітектура (ХІІ ст.); 
13. Заснування та діяльність інквізиції (з ХІІІ ст.); 
14. Доба теології та схоластики; 
15. Боротьба з єресями альбігойців (катарів) та богомилів (ХІ–

XIV ст.); 
16. Постання Проторенесансу (початок ХІІІ ст.); 
17. Протистояння північноіталійських таласократій – 

венеційської та генуезької (ХІІ–ХIV ст.); 
18. Пошук шляхів в Азію і східна подорож венеційця Марко 

Поло (початок ХІІІ ст.); 
19. Остаточна християнізація балтів – останніх язичників 

тогочасної Європи (ХІІІ ст.); 
20. Діяльність Ганзейського союзу – лідера морської торгівлі у 

Північній Європі; 
21. Утвореня Галицько-Волинського князівства, згодом – 

королівства, як продовжувача традицій Русі; зближення короля 
Данила Романовича з католицьким Заходом (сердина ХІІІ ст.); 

22. Боротьба Москви за місце гегемона у Північно-Східній 
Русі (ХІІІ–XV ст.); 

23. Битва при Манцикерті (1071 р.), втрата Східною Римською 
імперією впливу в Малій Азії; 

24. Завоювання Константинополя хрестоносцями (1204 р.), 
утворення та занепад Латинської імперії, постання низки 
ромейських держав на Балканах та в Малій Азії, відновлення 
Східної Римської імперії (1261 р.); 

25. Англо-французьке протистояння. Столітння війна (1337–
1453); 

26. Усунення герцогства Бургундія Францією (1477 р.); 
27. Війна Червоної та Білої троянд (1455–1485); 
28. Антиімперські виступи (Ломбардська ліга, Швейцарський 

союз) (ХІІ–XIV ст.); 
29. Чорна Смерть у Європі (ХІV ст.); 
30. Гуситські війни (початок XV ст.); 
31. Битва при Ґрюнвальді (1410 р.). Зміна геополітичної 

ситуації у Балтійському регіоні на користь Польщі. 



12 

32. Зменшення ролі арабів у політичних процесах на 
Близькому Сході та сельджуцька гегемонія (ХІ–ХІІІ ст.); 

33. Діяльність східних сект: ісмаїлітів, друзів (хакімітів), 
єзидів, алі-ілахів, алавітів, алевітів, сербедарів; 

34. Монгольська експансія (XIІI ст.) як чергова хвиля 
феномену періодичного номадичного завоювання осілих 
цивілізацій; 

35. Завоювання московським царем Іваном III (1462–1505) 
Новгородської республіки (XV cт.); 

36. Початок османської експансії на Сході та Заході (XIV ст.); 
37. Завершення Реконкісти (1492 р.), що знівелювала 

політичний вплив мавритансько-берберського мікрокосму на 
Піренеях; 

38. Вигнання юдеїв з Піренеїв, поява морисків та маранів 
(XV ст.); 

39. Падіння Східної Римської імперії (1453 р.); 
40. Відкриття європейцями Нового Світу (1492 р.). 
Як бачимо, ця епоха абсолютно своєрідна й мало заснована 

на рудиментах Античності. Більше того, вона відзначена 
багатьма зрушеннями, безпрецедентними з огляду на 
попередній глобальний історичний поступ людства. Це 
засвідчує певну недоречність обрання авторами терміну 
“Середні віки”. Визначальною негативною віхою Середньовіччя 
стала диференціація суспільств Європи внаслідок їхньої 
феодалізації. Важить і те, що розквіт Середньовіччя 
хронологічно збігається із формуванням засад Проторенесансу, 
тобто епохи-антиподу, яка прагнутиме перекреслити увесь 
досвід попередниці. Можемо назвати такі періоди епохи 
Відродження: Ducento (XIII ст.), Trecento (XIV ст.), Quattrocento 
(XV ст.), Cinquecento (XVI ст.). 

Однак тут важливо зазначити, що у більш ранній період – IХ–
XIII ст., у Європі паралельно розвивалися і процвітали дві окремі 
та незалежні цивілізаційні моделі. Першою моделлю був світ 
скандинавських вікінгів, духовну, а в дечому і матеріальну 
культуру яких можна вважати рецидивом ранньозалізної доби, а 
частково – й бронзової. Не зважаючи на високі досягнення 
металургії, язичницька світоглядна модель, – її ритуалізм, 
міфопоетика, есхатологія, загалом дохристиянські культурні 



13 

реалії у широкому спектрі проявів (від музичних інструментів 
до традицій кораблебудування), залишалася консервативною. 
Друга – феодалізований світ, який постав на руїнах Римської 
імперії. Ці два світи незалежно один від одного відкрили 
Американський континент4 (але зробили це в різний час, за 
різних умов та у відмінних місцях). 

Духовним апофеозом і закінченням “героїчної епохи” 
північних германців є складання поетичних творів Сноррі 
Стурлусона у XIII ст. (схоже гомерівські епічні твори 
проводжали ахейську “еру героїв” у вже дорійський час Еллади). 
Таким чином, із подоланням у XIII ст. останніх європейськіх 
пережитків Античного світу в його “варварському” вимірі, 
відбувається активізація процесу “реанімації” класичної 
Античності, вираженого у феномені Проторенесансу. 

Проблемним є визначення у цій моделі місця Східної 
Римської імперії та сфери східних слов’ян, що в підсумку 
сприйняли більше ромейських впливів, аніж варязьких, проте 
культурно належали водночас Заходу та Сходу. 

Важливо визнати відносну асинхронність процесу зміни епох 
і подолання субстрату попередньої цивілізаційної моделі. У 
зв’язку з цим, доречним було б застосувати філософський підхід 
до окресленої проблематики. 

У моделі “осьового часу” К. Ясперса виокремлено феномен і 
період, що в аспекті нашої проблематики постав як наслідок 
подолання загальноцивілізаційної кризи після колапсу 
бронзової доби. “Осьовий час” окреслюють у хронологічних 
рамках приблизно від часів колапсу бронзової доби до постання 
елліністично-романської епохи5. Стрижнем цього часу було 
заснування релігійних систем, які б зміцнювали нові 
цивілізаційні моделі, сприяючи конвергенції. Якщо розширити 
цю модель, можна простежити такий “осьовий час” від невдалої 
релігійної реформи Ехнатона (XIV cт. до н. е.), яка хронологічно 
належатиме бронзовій добі, й аж до часів постання ісламу та 
створення Арабського халіфату у 632 р. 

                                                           
4 Ингстад Х. По следам Лейва Счастливого / Хельге Ингстад. – Ленинград, 

1969. – С. 12. 
5 Ясперс К. Смысл и назначение истории / Карл Ясперс. – Москва, 1991. – 

С. 32. 



14 

Зазначимо, що Європа в декількох останніх етапах переходу 
до наступної моделі історичного поступу відіграє провідну роль, 
натомість раніше формотворчим для епох протоцивілізаційним 
та цивілізаційним осередком був близькосхідний регіон 
(анатолійсько-закавказький, афразійсько-левантійський та 
месопотамський). Таким чином, арабський цивілізаційний 
поштовх закорінений у спродукованому Античністю “осьовому 
часі” та є продовженням монотеїстичного імпульсу, що його 
надано нашій моделі афразійсько-левантійським світом. 

У свою чергу, провідні центри Європи (Еллада) і Східної Азії 
(Китай) “осьового часу” є відмінними між собою феноменами, і 
водночас – паралельними проявами цього “осьового часу” в 
позаблизькосхідних ареалах його вияву. Еллінський та ханський 
феномени менше репрезентували релігійну оболонку “осьового 
часу”, при цьому Еллада стала рушієм кардинальних змін у 
ментальній сфері людини та магістральній лінії розвитку 
людства загалом, а Китай періоду децентралізації випрацював 
квазірелігійні системи, одна з яких – конфуціанство, 
упорядковувала та підтримувала довготривалу центристську 
модель Чжун-го (Китай), “Серединної держави”. Будистський 
поштовх у регіоні Непалу, який належав південноазійській зоні 
стику близькосхідного та східноазійського цивілізаційних 
кластерів, також сформував квазірелігійну модель. Арабський 
поштовх, з огляду на це, в запропонованій нами моделі 
осмислення Античного світу з часів релігійної реформи 
Ехнатона, продовжує класичну лінію афразійсько-
левантійського регіону, репрезентовану постанням низки 
здебільшого прозелітичних релігій монотеїстичного або 
дуалістичного характеру (атонізм, юдаїзм, зороастризм, 
християнство, іслам). 

У співставленні з єгипетським атонізмом та релігіями 
авраамічного кореня, іранський зороастризм дещо вибивається з 
цього переліку через свою специфіку та регіон походження, 
проте є дотичним до лінії “пророчих” релігій, поява яких є 
одним із проявів фундаментальних зрушень “осьового часу”. Ця 
власне не стільки прозелітична, однак безумовно “пророча” 
релігія, призвела до виникнення маніхейства та метаморфози й 
переосмислення прадавнього мітраїстського культу. 



15 

Перевтілений синкретичними процесами в Римській імперії, 
мітраїзм певний час конкурував із християнським віровченням 
та навіть підготував ґрунт для подальшої християнізації імперії. 
Імпульс, отриманий персами від мідійських магів, обновив увесь 
іранський світ. З іранського простору, а саме – з парфянського 
культурного середовища, випрацювано альтернативну 
зороастризмові “пророчу” релігію – маніхейство. 

Вважаємо, що переламні моменти історії зумовлені не тільки 
закономірним процесом декадансу та розпаду провідної 
цивілізаційної моделі-гегемону. Суто антропогенний фактор, як 
от воля правителя або певного кола осіб, діє, штучно 
подовжуючи життя моделі, яка зазнає розпаду, через 
перенесення на новий ґрунт та етнічний осередок. Для 
прикладу, пізньоантичний Рим практикував метод 
продовження життя своєї цивілізації згідно з принципом 
translatio imperii. Вважаємо, що безпрецедентні революційні 
зрушення, подібні до згаданої релігійної реформи Ехнатона, є, 
можливо, відповіддю на виклик потреб не загальної маси 
населення, а лише її прогресивної частини, яка визнавала той 
факт, що наявна цивілізаційна система з плином часу стане 
нездатною задовільнити духовні та інші потреби людей. 

Якщо наприкінці бронзової доби фундаментальне зрушення 
було зумовлене процесами, що відбувалися у сфері 
металургійних технологій (розповсюдження технології 
виплавки заліза відіграло вирішальну роль у глобальному 
занепаді цього періоду та загибелі багатьох локальних 
цивілізацій і культур). Натомість загибель Античного світу 
зумовлена більше антропогенними чинниками, при чому 
провідна роль у цьому належить не імперському декадансу 
(який, як ми бачили, було подолано за допомогою віднайденого 
та застосованого римлянами принципу translatio imperii), а власне 
зовнішній силі – черговій хвилі номадичного завоювання 
цивілізації осілого типу в Євразії. Перманентні хвилі 
номадичних завоювань, а саме туранська (іраномовні 
кочівники) та алтайська (представники алтайської мовної сім’ї – 
гуни, монголи), демонструють процес конкуренції між двома 
вимірами цивілізацій відтворювального господарства – 
номадичною та осілою, із тенденцією поглинення осілим світом 



16 

завойовників. Саме степові номади Євразії відіграють цю 
безумовно руйнівну роль в історичному поступі осілого типу 
цивілізацій Заходу та Сходу. Хоча існують подекуди позитивні 
наслідки окремих процесів. Для прикладу, це консолідація 
тимчасово підкорених суспільств, розповсюдження культурних 
здобутків та удосконалення зв’язків між віддаленими країнами, 
як от у Монгольській імперії. 

Монгольська консолідація та експансія XIІI–XIV ст., за своєю 
суттю, так само відображає останній рецедивний сплеск 
Античності – войовниче просування чергових номадів землями 
осілих цивілізацій засвідчує, що монголи сприйняли та втілили 
давній імпульс, який походить від індоєвропейських 
(насамперед іраноарійських номадів, туранців) номадичних 
етносів, відобразивши давній та закономірний процес, що вже 
неодноразово відбувався в історичному поступі Євразії. Роль 
провідника цього імпульсу зухвало прийняв на себе шах 
Хорезму Ала ад-Дін Мухаммед II (1200–1220) з династії 
Ануштегінідів6, проте його плани експансії у Китай для 
заснування нової та безпрецедентної імперії були порушені 
хвилею монгольського завоювання. Зухвалість подібних 
претензій розкривається з розумінням свого роду 
“паразитарної” сутності держави хорезмшахів. Лише грошовий 
ресурс, який дозволяв виставляти проти суперників куманів з 
Дешт-і-Кипчаку, підтримував це “химерне” утворення7. 

Водночас, активна діяльність вікінгів у Європі згасає, а 
монгольський імпульс постає в Азії. Обидва процеси беруть свої 
початки з античних реалій, і відбуваються близько XIII ст. 

Зазначимо, що саме монгольський вираз давнього імпульсу 
став унікальним досвідом для обох типів цивілізації 
відтворювального господарства, через нові, тепер середньовічні, 
умови функціонування суспільств. Попередній тюркський 
імпульс, провідною силою якого були гуни, розпочав не тільки 
хвилю чергового переселення етносів, а й став причиною 
руйнації Античного світу. Східна Римська імперія на Сході та 

                                                           
6 Бартольд В. Утверждение ислама / Владимир Бартольд. // Альманах 

“Арабески истории”. – Москва, 1996. – Вып. 5–6. – С. 306. 
7 Гумилёв Л. Тысячелетие вокруг Каспия / Лев Гумилёв. – Москва, 2007. – 

С. 364–367. 



17 

Проторенесанс на Заході залишилися основними носіями 
Античності європейського походження. Після 1453 р. таким є 
лише західний феномен, у рамках якого втілення ідеї 
відродження Античності (у цей час це вже безпосередньо 
Ренесанс) призводить до переходу до наступного етапу, а саме – 
Нового часу. 

У контексті порушеної проблеми, вважаємо доцільним 
визначити межі окресленої епохи Середньовіччя, пов’язавши їх 
із датами подій, за яких відбувся глобальний вплив на увесь 
подальший історичний поступ. Найчастіше для відмежування 
Середніх віків від Нового часу пропонують декілька дат. 

У 1453 р. під ударами турків відбулося падінням 
Константинополя, після чого ромеї вже не змогли відновити 
свою цивілізацію. Падіння Константинополя зумовило 
майбутнє глобальне протистояння між Заходом і Сходом, а 
саме – боротьбу дому Габсбурґів, разом з іншими монархіями 
Європи, проти дому Османів за владу над Європою і 
Середземномор’ям. 

Зауважимо, що завершення Середніх віків, окрім діячів 
Ренесансу та гуманістів, наблизили особи, інтегровані в 
європейську монархічну систему влади8. У Європі відбувалося 
розширення панування дому Габсбурґів9. Розв’язавши 
“бургундський вузол”, Максиміліан I Габсбурґ (1508–1519) 
уможливив отримання представниками його династії ключових 
престолів того часу – іспанського та імперського. Як відомо, в 
тогочасній Іспанії відбулися дві події, які кардинально змінили 
баланс світових сил, а саме: завершення Реконкісти та відкриття 
Нового Світу (початок Конкісти). 

Майбутньому королю Іспанії – Карлу Габсбурґу (1519–1556), 
судилося забезпечити контроль дому Габсбурґ і його союзників 
над Новим Світом та іншими колоніями в обох півкулях Землі. 
Замість девізу “Non Plus Ultra” (далі нікуди) в часи Карла постав 
девіз “Plus Ultra” (ще дальше). Відомий нам також закид 

                                                           
8 Чистозвонов А. Реформация как фактор германской истории XVI в. / 

Александр Чистозвонов. // Средние века. – Вып. 48. – Москва, 1985. – С. 93–94. 
9 Грёссинг З. Максимилиан I / Зигрид Грёссинг ; пер. с нем. Е. Каргина. – 

Москва, 2005. – С. 67–68. 



18 

Габсбурґів, що “Австрія повинна правити Всесвітом”10. Згодом 
Карл буде імператором Священної Римської імперії германської 
нації, яка, як реліктова структура, похідна ще з Темних віків, 
стане ареною подій, які змінили обличчя всієї тодішньої 
європейської цивілізації11. 

Реформація тісно пов’язана з постанням гуманістичної 
сфери, відомої як Ренесанс, тоді як 1492 р. відзначився одразу 
декількома безпрецедентними подіями на Піренеях, які 
справили найбільший вплив на подальшу загальнолюдську 
історію. Завершивши перемогою попередній етап епохального 
протистояння з афразійсько-левантійським світом, європейці 
вступили в контакт із досі невідомими цивілізаціями Нового 
Світу, що стояли на рівні мідно-кам’яної доби (Мезоамерика) та 
розвинутої бронзової доби (Анди). Це заклало підвалини 
Конкісти та започаткувало безпрецедентні за масштабами 
зрушення для світу в майбутньому. Без відкриття Нового Світу 
неможливим було б переселення протестантів на новий 
континент і заснування ними згодом передових державних 
утворень. Отож, з огляду на наведені твердження, вважаємо за 
доцільне остаточно обрати 1492 р. як найкращу відносну дату 
закінчення Середньовіччя та початку Нового часу. 

Питання колапсу Середніх віків вартує окремого 
дослідження. XIV ст. відзначилося багатьма кризами12, які б 
могли засвідчити близьку загибель тогочасної системи 
світобудови європейського мікрокосму. Проте, основні риси 
Середньовіччя перейшли у XV ст. та на початок XVI ст. Можемо 
запропонувати думку, згідно з якою руйнівна енергія системи, 
яка прямує до колапсу, була переспрямова на Новий Світ, де 
було стерто цілі цивілізації. 

Запропонований свого часу термін “Темні віки” 
використовується також для позначення перехідного етапу між 
колапсом бронзової доби та раннім залізним віком, коли 
“затемненням” зумовлено нестачу власне історичних свідчень 
про тодішні процеси. У цьому контексті Середні віки справді 

                                                           
10 Грёссинг З. Максимилиан I... – С. 37. 
11 Прокопьев А. Германия в эпоху религиозного раскола: 1555–1648 / 

Алексей Прокопьев. – Санкт–Петербург, 2002. – С. 8. 

 12 Такман Б. Загадка XIV века / Барбара Такман. – Москва, 2013. – С. 7–11. 



19 

відіграють роль медіатора для подолання кризи античної 
світобудови й провідника, що оперує монотеїстичними 
системами в наступний період людської історії. Він нібито має 
відродити цю втрачену Античність, натомість формує 
мікрокосм, уже практично незалежний від аграрної основи – 
світ прямує і вступає до індустріального, високотехнологічного 
та технократичного, інформаційного вимірів. 

Отже, з огляду на відверту спекулятивність самого терміну 
“Середні віки”, запропонованого гуманістами, та деяку 
недоречність, на нашу думку, об’єднання т. зв. Темних віків і 
Середніх віків, пропонуємо остаточно розмежувати виокремлені 
раніше періоди та послуговуватися замість одного 
середньовічного періоду двома самодостатніми: власне Темні 
віки (V–VIII / IX / Х ст.) та Середні віки (Х–XV / XVI ст.). 
Перший період, за своєю суттю, і є “середніми віками” 
(перехідним етапом). Для начебто Середніх віків, на нашу 
думку, доречно було б запропонувати варіанти 
альтернативного найменування, які б краще відображали їхню 
суть і не підкреслювали уявну перехідну функцію останніх. 
Альтернативною могла б стати назва “Феодальний вік”, або 
навіть “Готичний вік”. 

Якими ж є основні критерії такого розмежування? Темні віки, 
перехідний етап, передує формуванню нової епохи як відповіді 
на виклик загибелі попереднього цивілізаційного типу. Він 
нерозривно пов’язаний як і з уже завершеним, так і наступним 
періодом. Середні ж віки – особлива епоха із власною 
завершеною структурою, за своєю суттю самодостатня 
відокремлена цивілізація, заснована на опосередковано 
залежних від попередніх часів моделях. Хоча Темні віки є 
системним явищем і завжди – конкретним наслідком 
історичного процесу зростання та занепадання цивілізаційних 
спільностей, ця назва (“Темні віки”) засвідчує колапс Античного 
світу. Таким чином, на відміну від використовуваної назви, 
термін “Середні віки” увиразнив би природу саме цього періоду 
між V–VIII / IX / Х ст. Варто звернути увагу не тільки на аспект 
збереження уламків минулого світу, а й на те, що в ньому 
розпочато ґенезу нової цивілізаційної спільності. Гуманісти ж 
штучно об’єднали ці два періоди. Попри всю претензійність 



20 

такого кроку, наголошуємо на доцільності розмежування 
Темних віків (що постають як окремий перехідний період із 
падінням Західної Римської імперії у V ст.) від Середніх віків, зі 
збереженням поділу на Раннє Середньовіччя (VIII–Х ст.), Високе 
Середньовіччя (Х / XI–XIII ст.) та Пізнє Середньовіччя (XIV–XV / 
XVI ст.). 

Вважаємо, що термін “Темні віки” є дещо застарілим, однак 
нами він був обраний для позначення т. зв. Раннього 
Середньовіччя, позаяк саме запропонована назва більше 
відокремлюватиме позначуваний період від епохи, яка, на нашу 
думку, є безпосередньо Середніми віками. 

Вважаємо, що поняття “Раннє Середньовіччя” краще 
відповідає тому короткому періоду, який припадає на VIII–Х / 
XI cт., коли відбувається процес формування довершеної 
феодальної системи (виникнення бенефіцій, алодів, лену, 
феодів). Стверджуємо, що саме це є визначальним фактором у 
поділі Темних та Середніх віків. 

Як вказує П. Андерсон, деякі елементи феодалізму походять з 
античного минулого, виникаючи з синтезу римського та 
германського світів, проте довершеної форми набувають у 
каролінзький період. Дослідник також зазначає, що наприкінці 
IX ст. виникає сам термін “feudum”, а європейський ландшафт 
вкривається системою замкових укріплень задля захисту 
власних земель та протистояння навалі ще не інтегрованих у 
нову модель “варварів”, яких сприймають “людьми 
минувшини” – вікінгів та мадярів. Інститут Церкви історик 
вважає цивілізаційною надбудовою Античност13. 

Що ж, на нашу думку, крім дуалістичності та синтетичності 
перших століть після падіння Західної Римської імперії, може 
фундаментально утвердити розмежування між Темними віками 
та Середніми віками? На Сході виникнення ісламу завершує 
головний античний імпульс, породжений “осьовим часом”. При 
цьому Велике переселення народів закладає нову етнічну карту 
Європи та Азії, яка упродовж наступного тисячоліття і майже до 
ХХ ст. зазнає мало змін. Процеси, які відбувалися в арабському 
середовищі до VII ст., формували нові реалії Сходу, однак вони 

                                                           
13 Андерсон П. Переходы от античности к феодализму / Перри Андерсон ; 

пер. с англ. А. Смирнова.  – Москва, 2007. – С. 110, 121, 128–130, 135, 136. 



21 

наслідували античну тенденцію. У VIII ст. Європа відзначалась 
первинними процесами постання дорозвинутої феодальної 
системи. Зауважимо, що зазначені світи між собою активно 
контактували, й це сприяло їхньому цивілізаційному розвитку. 

Знову ж, з огляду на наведені факти, Темні віки не можна 
вважати приналежними ні до Античного світу, який практично 
до XIII ст. існував лише у рецидивних проявах та сплесках, ні до 
європейського Середньовіччя, яке в цей період існувало в 
зародку. Початки Проторенесансу в XIII ст. підтверджують 
остаточний розрив із Античністю, позаяк сама суть цього 
феномену в подальшій його ґенезі полягала у віднайденні та 
відтворенні античних здобутків. 

З огляду на наведені твердження, наголошуємо, що Темні 
віки однозначно мають дуалістичну природу і є окремим 
періодом перехідного характеру, який замикає “осьовий час” на 
Сході та формує прообрази майбутніх реалій Європи, водночас 
спрямовуючи у майбутнє образи зниклої реальності. 

 

THE PROBLEM OF THE DARK AGES  
AND THE MIDDLE AGES DEMARCATION 

 

Kyrylo STEPANYAN 
The Ivan Franko National University of Lviv 

 

This article outlines the problem of basic criteria definition to mark out 
respectively the certain periods of historical development which have 
identified the further changes mainly in ethno-cultural and geopolitical 
aspects. It is also an attempt to describe the major landmarks of the periods 
that is to list the tendencies, processes and phenomena supporting an ethnic 
groups relationship and interaction and the cultural patterns characterizing 
the particular epoch. Author attempts to define the consistent patterns 
which are looked through the collapse phenomena of the previous local and 
global civilizational systems with the following epochal scale changes. On 
the bases of interdisciplinarity, this is an effort to determine the nature of 
such phenomena, specifically Karl Jaspers’ theory of “axial age”. 

Keywords: The collapse of the Ancient World, the Dark Ages, the 
transition period, the Middle Ages, Humanism, the Renaissance, the feudal 
system, Karl Jaspers’ theory of “axial age” Reconquista, Conquista. 



22 

УДК 930.85(4/5)"03/05" 
 

ТРАНСФОРМАЦІЙНІ ПРОЦЕСИ  
У ВІЗАНТІЙСЬКОМУ СУСПІЛЬСТВІ IV–VI ст.: 

ІСТОРІОГРАФІЯ ПИТАННЯ 
 

Вероніка ПЕТРУШКА 
Львівський національний університет імені Івана Франка 

 

У статті розглянуто історію дослідження питань суспільних змін, що 
відбувалися в період IV–VI ст. у Візантійській імперії, а саме – 
соціальний склад населення, еволюцію окремих соціальних верств, 
їхню культурно-політичну роль та правове становище, рабство, 
колонат, фракції іподрому, зміни у мисленні та світогляді населення. 
До уваги взято наукові дослідження з цих питань учених таких країн, 
як Велика Британія, Сполучені Штати Америки, Франція та 
Німеччина. 

Ключові слова: Візантія, суспільство, історіографія, соціальний склад, 
аристократія, рабство, колонат, дими, християнізація. 

 

IV–VI ст. ‒ gерехідний період від Античності до нового етапу 
в розвитку країн Європи. У цей буремний час суспільство 
зазнало кардинальних змін: Римська імперія відійшла в минуле, 
а на її території виникли нові державні утворення, постала нова 
держава ‒ Візантійська імперія, з’явились численні варварські 
королівства, кардинально змінилась соціальна структура 
населення. Це час боротьби християнства за своє офіційне 
визнання, формування християнського канону, період 
становлення нового світогляду. У пропонованій статті ми не 
можемо охарактеризувати всіх зміни, які відбувались у цей 
критичний період, позаяк кожна із зазначених проблем має 
величезну історіографію. Тому предметом нашого дослідження 
є окремі аспекти соціальної історії Візантії вказаного періоду. 

Тривалий час період IV–VI ст. був маловивченим, через 
велику складність дослідження перехідних епох. Проте з кінця 
ХІХ ст. проблему падіння Римської імперії досліджували в 
кількох напрямах: 1) поширення християнства; 2) соціально-
економічна історія в рамках марксистського та веберівського 
вчень; 3) інституційна історія, пов’язана передовсім з історією 
права. 



23 

Американська та британська історіографія. Давніми 
традиціями відзначається британська школа візантиністики, 
засновником якої став Джон Б’юрі (1861–1927). Серед 
найвидатніших представників цієї школи – Норман  Бейнз, 
Бересфорд Кідд, Джоан Хассі, Арнольд Тойнбі, Дмитро 
Оболенський. Американська школа розпочала свої дослідження 
з історії Візантії в другій половиі ХІХ ст., проте вже до кінця 
століття вийшла на провідні позиції в цій галузі історичного 
знання. Серед найвизначніших американських візантиністів – 
переважно емігранти Олександр Васільєв, Пітер Хараніс, 
Ніколас Ікономідіс, Ігор Шевченко, Олексаднр Каждан. 

Засновником критичного вивчення історії пізньої Римської 
імперії був Едвард Гіббон (1737–1794). У своїй праці “Занепад і 
падіння Римської імперії”14 вчений стверджував, що внутрішня 
рівновага, яка до того панувала в римському суспільстві, між 
військовою знаттю, общиною та елітою була порушена, а 
християнство стало однієї з головних причин занепаду старих 
порядків через постійні релігійні протистояння . Він висловив 
також чимало думок і з інших питань, порушив до того 
маловивчені теми. Таким чином, учений дав потужний поштовх 
для нових досліджень, що особливо вплинуло на американську 
та британську історіографії15. Подальші дослідження не 
відзначалися новизною, увага й надалі зосереджувалася на 
питаннях християнізації суспільства. Ситуація змінилася із 
середини ХІХ ст. 

Упродовж середини ХІХ – початку ХХ ст. було розглянуто 
різні аспекти існування та розвитку окремих станів. Одним із 
таких об’єктів вивчення стала аристократія, яка ділилася на 
військово-чиновницьку (нова політична сила) та сенаторську16. 
Дослідження були зосереджені на питаннях особистих та 

                                                           
14 Гиббон Э. История упадка и разрушения Римской империи / Э. Гиббон. – 

Санкт-Петербург, 1994. – Т. 1. – 929 с. 
15 Anderson P. Passages from Antiquity to Feudalism / Perry Anderson. – 

Lоndon, 1975. – 308 p.; Brown R. The Origins of Modern Europe / Reginald Allen 
Brown. – London, 1972. – 252 p. 

16 Brown P. The study of élites in Late Antiquity / Peter Brown // Arethusa. – 

2000. – Vol. 33. – No 3. – Р. 321–346. 



24 

політичних зв’язків, християнізації цього прошарку17, 
політичних функціях18, їхньої репрезентації у скульптурі та 
архітектурі19, мистецтві20, зв’язків із центральною владою21. 
Особливу увагу приділено проблемі походження та утворення 
нової еліти держави22. 

Середній клас перебував між аристократами, з одного боку, 
та робітниками й бідняками, з іншого. Його представляли 
ремісники, купці, крамарі, дрібне духовенство. Цікавим є 
дослідження Адріана Сіркуса, який намагався простежити 
політику влади у питаннях врегулювання виробничої діяльності 
середнього класу23. 

Прошарок бідняків був добре окреслений – люди з 
власністю, яка оцінювалася в суму до 50 номізм, або ті, хто не 
мали постійної роботи, займаючись підробітком. Саме на 
прикладі бідняків можна простежити світоглядні зміни в 
суспільстві, що відбувалися в цей період (ставлення до багатства, 
моралі, духовності). Прикладами цих зремін є практики, які 
набули поширення у IV–VI ст.: люди добровільно відмовлялися 
від забезпеченого життя і прагнули духовного спасіння через 
самопожертву та скромність у житті. Очевидно, що ці процеси 

                                                           
17 Salzman M. The Making of a Christian Aristocracy: Social and Religious Change 

in the Western Roman Empire / Michele Salzman. – Cambridge, 2004. – 368 p. 
18 Brown T. Gentlemen and Officers: Imperial Administration and Aristocratic 

Power in Byzantine Italy, A.D. 554–800 / Thomas Brown. – Rome, 1984. – 288 p. 
19 Hillner J. Domus, family and inheritance: the senatorial family house in late 

antique Rome / J. Hillner // Journal of Roman Studies. – 2003. – Vol. 93. – Р. 129–145. 
20 Cameron A. Images of authority: еlites and icons in late sixth-century 

Constantinople / A. Cameron // Past&Present. – 1979. – No 84. – P. 3–35. 
21 Matthews J. Western Aristocracies and Imperial Court, A. D. 364–425 / John 

Matthews. – Oxford, 1990. – 464 p. 
22 Heather P. New Constantines. The Rhythm of Imperial Renewal in Bizantium, 

4th–13th centuries / Peter Heather // Papers from the Twenty-Sixth Spring 
Symposium of ByzantineStudies. – Aldershot, 1994. – P. 11–33; Barnish S. 

Transformation and survival in the western senatorial aristocracy A. D. 400–700 / Sam 

Barnish // Papers of the British School at Rome. – 1988. – Vol. 56. – Р. 120–155; 
Haldon J. The fate of the late Roman elite: extinction or assimilation / John Haldon // 

Іn Еlites Old and New in the Byzantine and Early Islamic Near East. – Princeton, 
2004. – P. 178–232. 

23 Sirks A. Did the late Roman government try to tie people to their profession or 

status? / Adriaan Sirks // Tyche, 1993. – Bd. 8. – Р. 159–175. 



25 

були наслідком християнської філософії24. Іншим об’єктом 
дослідження стало їхнє правове становище і його відображення 
в законодавстві. 

Довший час в історіографії становище селянства в 
досліджуваний період висвітлювалося, як дуже важке. Це було 
спричинено буквальним сприйняттям Кодексу Феодосія, в 
якому яскраво відображено спадковість прив’язки селян до землі 
(колонат25), наголошено на їхньому надоподаткуванні26. Проте 
нещодавно деякі положення було переглянуто, й учені дійшли 
до висновку, що статус більшості колонів був різноманітніший, 
ніж це відображено в актових документах27. Була переглянута 
структура селянства і певні хронологічні аспекти еволюції цього 
стану28. Кріс Вікхем у праці “Другий перехід: від античного 
світу до феодалізму” намагався визначити тип суспільних 
відносин у пізньоримський час29.  

Питання використання рабської та вільної праці у ремеслі 
вивчали Істван Хан30 та Арнольд Джонс31. 

                                                           
24 Countryman L. The Rich Christian in the Church of the Early Empire: 

Contradictions and Accommodations / Louis Countryman. – New York, 1980. – 740 p. 
25 Mirkovic M. The Later Roman Colonate and Freedom / Miroslav Mirkovic. – 

Philadelphia, 1997. – 144 p. 
26 De Ligt L. Demand, supply, distribution: the Roman peasantry between town 

and countryside-rural monetization and peasant demand / Lukas de Ligt // 

Münstersche Beiträge. – 1990. – No 9. – Р. 24–56. 
27 Keenan J. Village shepherds and social tension in Byzantine Egypt / James 

Keenan // Yale Classical Studies. – 1985. – No 28. – Р. 245–259. 
28 Banaji J. Agrarian history and the labour organisation of Byzantine large 

estates / Jairus Banaji // Agriculture in Egypt. – Oxford, 1999. – Р. 193–216; Ward-

Perkins B. Land, labour and settlement / Bryan Ward-Perkins // The Cambridge 
Ancient History. – Cambridge, 2000. Vol. 14 : Late Antiquity: Empire and Successors, 

A. D. 425–600. – Р. 315–345. 
29 Wickham C. The other transition: from the ancient world to feudalism / Chris 

Wickham // Past&Present, 1984. – No 103. – Р. 3–36; Wickham C. Le forme del 

feudalesimo / Chris Wickham // Il feudalesimo nell’Alto Medioevo (Settimane di 

Studio del Centro italiano di Studi sull’Alto Medioevo). – Spoleto, 2000. – Р. 15–46; 
Anderson P. Passages from Antiquity to Feudalism / Perry Anderson. – London, 

1974. – 304 p. 
30 Hahn I. Freie Arbeit und Sklavenarbeit in der spatantiken Stadt / István 

Hahn // Annales Universitatis Budapestinensis de Rolando Eotvos nominate. Sectio 

historica. ‒ Budapest, 1961. ‒ Т. III. ‒ S. 23–40. 



26 

Не менш важливим питанням соціальної історії Візантії IV–
VI ст. є питання рабства та його ролі у виробництві. Загалом, в 
історіографії була утверджена думка, що рівень рабської праці 
суттєво зменшувався через зменшення потоку в імперію рабів і 
зростання ролі вільних виробників, прив’язаних до землі. Проте 
нещодавно ці положення було скореговано такими тезами: 
1) рабська праця продовжувала відігравати суттєву роль; 
2) відбувалося тривале співіснування рабства й колонату, які 
мали локальні особливості, а тому їх не можна розглядати як 
послідовні процеси. Сучасні дослідження враховують також 
наявність міських рабів. Не оминають вчені й питання 
ставлення Церкви до рабства32. Добре відомо, що християнські 
ідеологи цього часу в своїх творах намагалися обґрунтувати 
наявність рабовласницьких відносин. 

Чимало дослідників приділили свою увагу вивченню 
правового статусу соціальних станів пізньоантичного 
суспільства. Завдяки Кодексу Юстиніана, ми маємо досить повне 
висвітлення прав та обов’язків окремих станів стосовно податків, 
успадкування, правопорушень, сім’ї33. 

Згадка про той чи інший правовий аспект дає змогу сказати, 
що він був поширеним настільки, що потребував юридичного 
врегулювання з боку державної влади. Проте потрібно 
пам’ятати, що суспільні відносини в реальності були набагато 
складніші та різноманітніші, ніж це задекларовано в 

                                                                                                                           
31 Jones A. H. M. Slavery in the Ancient World.-Slavery in Classical Antiquity / 

A. H. M. Jones // Views and Controversies / ed. by M. J. Finley. ‒ Cambridge, 1970. ‒ 
P. 1–15. 

32 Garnsey P. Ideas of Slavery from Aristotle to Augustine / Peter Garnsey. – 
Cambridge, 1996. – 288 p. 

33 Millar F. Empire and City, Augustus to Julian: obligations, excuses and status / 

Fergus Millar // Journal of Roman Studies, 1983. – No 73. – Р. 76–96; Harries J. Legal 
culture and identity in the fifth century West / Jill Harries // Ethnicity and Culture in 

Late Antiquity. – London, 2000. – Р. 45–58; Goffart W. ‘Caput’ and Colonate: Towards 

a History of Late Roman Taxation / Walter Goffart. – Toronto, 1974. – 144 p.; Sirks A. 
Did the late Roman government try to tie people to their profession or status? / 

A. Sirks // Tyche, 1993. – Bd. 8. – Р. 159–175; Harries J. Resolving disputes: the 
frontiers of law in Late Antiquity / Jill Harries // Law, Society, and Authority in Late 

Antiquity. – Oxford, 2001. – Р. 68–82; Honoré T. Law in the Crisis of Empire, 379–455 

A. D. / Tony Honoré. – Oxford, 1998. – 320 p. 



27 

законодавстві. Походження канонічного права та його зв’язок із 
імператорським законодавством ще недостатньо досліджені. 

У полі зору вчених опинилася також проблема політичної 
активності візантійського суспільства (характер, форми прояву, 
учасники). Ключовим явищем в історії ранньої Візантії є дими – 
політично активні групи людей34. Учені намагаються пояснити 
мотиви діяльності цих угруповань: справжнє невдоволення 
населення через кризові явища чи інструмент у політичній 
боротьбі між представниками аристократії, що відстоювали 
права, які в них відбирали. Деякі вчені (наприклад, Алан 
Камерон35) розглядали дими як виключно спортивні клуби 
вболівальників, що складалися переважно з молоді. Власне, 
А. Камерон створив свою теорію димів, уважаючи, що 
візантійські дими жодним чином не пов’язані з античними 
демами – квартальним об’єднанням людей. Через це він не 
вбачав у боротьбі партій якийсь політичний характер. 
Неодноразово були спроби (зокрема, Рамсі МакМаленна36) 
визначити роль та ступінь впливу народних мас на вирішення 
державних справ. Загалом, окремі аспекти розвитку суспільства 
цього періоду (соціальна структура, соціально-правове 
становище окремих верств, тип суспільних відносин) учені 
розглядали досить докладно. Проте, нещодавно з’явилися 
дослідники (Брент Шоу37, Джон Лібешутц38), які почали 
розглядати масовий суспільний опір у широкій і довготривалій 
перспективі. 

Серед учнів Дж. Б’юрі перше місце посів Норман Бейнз 
(1877–1961), який розглядав проблему переходу від античності 

                                                           
34 Greatrex G. The Nika riot: a reappraisal / Geoffrey Greatrex // The Journal of 

Hellenic Studies. – 1997. – No 117. – Р. 60–86; Whitby M. The violence of the circus 
factions / M.  Whitby // Organised Crime in Antiquity. –London, 1998. – Р. 229–253. 

35 Cameron A. Circus Factions: Blues and Greens at Rome and Byzantium / Alan 

Cameron. – Oxford, 1976. – 374 p. 
36 MacMullen R. The historical role of the masses in Late Antiquity / Ramsey 

MacMullen // Changes in the Roman Empire: Essays in the Ordinary. – Princeton, 

1990. – Р. 250–276. 
37 Shaw B. War and violence / Brent Shaw // Interpreting Late Antiquity: Essays 

on the Postclassical World. – Cambridge, 2001. – Р. 130–169. 
38 Liebeschuetz J. H. Conflict and disorder in the East / John Hugo Wolfgang 

Gideon Liebeschuetz // The Decline and Fall of the Roman City. – Oxford, 2001. – 

Р. 249–283. 



28 

до Візантії через призму християнізації пізньоримського 
суспільства39. Загалом, британська та американська історіографії 
соціальної історії Візантії IV–VI ст. відзначаються широким 
спектром зацікавлень та різноманітністю гіпотез і теорій. 

Німецька та французька історіографія. Німецька та 
французька історичні школи зробили чималий внесок у 
дослідження історії Візантії з XVIII ст., по сьогодні займаючи 
провідні позиції серед візантинознавчих студій. Французькі 
дослідники ХVІІІ ст. на чолі з Шарлем Дюканжем стали 
засновниками наукового візантинознавства. Проте у 
французькій науці до кінця ХІХ ст. панували уявлення про 
історію Візантійської імперії, як час великого занепаду, 
безперервних повстань і постійної військової боротьби. Ці 
уявлення змінилися лише тоді, коли Дж. Б’юрі з новою силою 
наголосив на існуванні у Візантії найкращих досягнень Римської 
імперії, заперечивши негативний погляд на історію Східної 
Римської імперії (вперше про це заговорив Шарль Монтеск’є). 

Творцем німецької візантиністики був Карл Крумбахер, а її 
найвизначнішими представниками стали Альберт Ерхард, 
Август Гейзенберґ, Едуард Курц, Йоаніс Караянопулос, Ганс 
Георг Бек. 

Трансформація різних прошарків суспільства проходила 
нерівномірно. Деякі стани були більш піддатливі змінам, 
натомість інші – не готові сприйняти реформи, які зачіпали їхні 
права. Саме такі стани чинили найбільший опір усім 
нововведенням. Йдеться передовсім про аристократію. 
Найчастіше проблему цього стану розглядали загально40, проте 

                                                           
39 Baynes Н. Constantine the Great and the Christian Church / Norman 

H. Baynes. – London, 1929. – 114 p.; Baynes Н. The Hellenistic Сivilisation and East 
Rome / Norman H. Baynes. – London, 1946. – 147 p. 

40 Arsac P. La dignité sénatorial au Bas-Empire / P. Arsac // Revue historique de 

droit français et étranger. – 1969. – No 2. – P. 198–243; Chastagnol A. L’évolution de 
l’ordre sénatorial aux IIIe et IVe siècle de notre ère / André Chastagnol // Revue 

Historique. – 1970. – Т. 496. – P. 305–344; Malcus B. Le Sénat et l’ordre sénatorial au 

Bas-Empire / Bengt Malcus. – Lund, 1970. – Р. 23–28.; Barnish S. J. B. Transformation 
and Survival in the Western Aristocracy, A. D. 400–700 / S. J. B. Barnish // Papers of 

the British School at Rome, 1988. – Vol. 56. – P. 120–155; Näf B. Senatoriches 
Standesbewusstsein in spätrömicher Zeit / Beat Näf. – Freiburg, 1995. – 860 p.; 

Pietri L. L’ordine senatorio in Gallia / Luce Pietri // Società romana e impero 

tardoantico. – Rome, 1986. – Vol. I : Istituzioni, ceti, economie. – P. 307–323. 



29 

існують дослідження, присвяченні його окремим аспектам: 
походженню аристократії41, її менталітету42. впливам на 
скульптуру43 та архітектруру44. 

Особливо докладно проблему панівного стану, його 
еволюцію та ідеологію дослідила П. Яннопулос. Вона дійшла 
висновку, що стара знать зійшла з історичної арени вже у IV–
VI ст. Причиною цього стало те, що, зберігаючи свої давні 
традиції та світогляд, консервативна знать не змогла 
пристосуватися до змін, які назріли в суспільстві. Тож у VII–
VIII ст. ми бачимо вже новий панівний клас, сформований із 
провінційної знаті. Стосовно рабства, то Панайотіс Яннопулос 
уважає, що в значений період воно ще було досить сильним і 
лише в VII ст. перестало відігравати значну роль45.  

Евелін Патлажан у свої монографії “Бідність в економічних 
та соціальних аспектах у IV–VII ст.” досліджує матеріальні 
умови й соціальний статус станів, їхній зв’язок із землею, засоби 
та ступінь різних платежів46. 

Наявність великого прошарку вільних селянських 
господарств спричинили поширення колонатних відносин, які 
затримували процес оформлення прямої особистої залежності 
селян. Тому багато дослідників зосередили увагу на вивченні 
фіскальних питань з метою визначення ролі колонату в 
означений період. Карл Савіньї вперше заторкнув питання 
колонату, досліджуючи статус колонів та роль указів 332 р. в 

                                                           
41 Winkelmann F. Quellenstudien zur herrschenden Klasse von Byzanz im 8 

und 9. Jahrhundert / Friedhelm Winkelmann. – Berliner Byzantinistische Arbeiten. – 

Vol. 54. – Berlin, 1987. – P. 33–94. 
42 Näf B. Senatoriches Standesbewusstsein in spätrömicher Zeit / Beat Näf. – 

Freiburg, 1995. – 860 p. 
43 Bauer F. A. Statuen hoher Würdenträger im Stadtbild Konstantinopels / Franz 

von Alto Bauer // Byzantinische Zeitschrift, 2003. – Vol. 96. – S. 493–513. 
44 Kriesis A. Über den Wohnhaustyp des frühen Konstantinopel / Anthony 

Kriesis // Byzantinische Zeitschrift, 1960. – Vol. 53. – S. 322–327. 
45 Yannopoulos P. La société profane dans l'empire byzantin des VIIe, VIIIe et IXe 

siècles / Panayotis Yannopoulos. – Louvain, 1975. – Р. 14–19. 
46 Patlagean E. Pauvreté économique et pauvreté sociale à Byzance, 4e–7e siècles / 

Evelyne Patlagean. – Paris, 1977. – 442 p.; Lepelley C. Liberté, colonat et esclavage 
d’après la Lettre 24: la juridiction épiscopale “de liberali causa” / Claude Lepelley // 

Les lettres de Saint Augustin découvertes par Johannes Divjak // Communications 

presentees au colloque des 20 et 21 Septembre 1982. – Paris, 1983. – P. 329–342. 

http://www.mgh.de/bibliothek/opac/?wa72ci_url=/cgi-bin/mgh/acindex.pl?index=1&s1=Winkelmann,+Friedhelm&zeilen=10&db=opac&barcode=&nachname=


30 

його визначенні47. Проаналізувавш договори про оренду, він 
відзначив різницю між вільними колонами І–ІІІ ст. та 
залежними IV–VI ст. А дослідивши закони від 409 р. про скірів, 
учений припустив, що колонами ставали варвари, які 
поселилися на території Римської імперії. Джерело колонату він 
убачав і в залежних землеробах. 

Провідну роль у вивченні колонатних відносин відіграв 
відомий французький учений Дені Фюстель де Куланж (1830–
1889), який сформулював положення про колонат як 
позаюридичний інститут. Він вважав, що колонат ніколи не 
запроваджувався спеціальним законом. Метою колонатного 
законодавства було лише регулювання збору подушного 
податку, а не створення стану кріпосних48. 

Учений першої половини ХІХ ст. Франсуа Гізо вбачав у 
колонаті видозмінений інститут залежності членів общини від її 
очільника, щось на зразок галльської клієнтели. Питаннями 
колонату займалися також М. Мунзінгер та Жан-Мішель Карріє. 
Найбільш широко проблему спадкоємності візантійським 
суспільством античних традицій вивчав Гюнтер Вайс. Він 
розглядав Візантію як пізньоантичне явище, вважаючи, що 
візантійське суспільство впродовж своєї історії не зазнавало 
значних змін, залишаючись античним. Перелом відбувся лише у 
ІІІ ст., коли почав занепадати муніципальний устрій49.  

Предметом обговорення учених ставало також питання про 
те, як сильно народні маси могли впливати на прийняття 
державних рішень. На думку Жільбер Дагрона, роль широких 
верств суспільства в ранній Візантії була високою і в питаннях 
впливу на вирішення державних справ була майже на рівні з 
роллю сенату. Проте це стосувалося, передовсім, мешканців 
Константинополя, через їхню наближеність до імператора. 

                                                           
47 Savigny F. C. Über den römischen Kolonat / Friedrich Carl Savigny // 

Abhandlungen der Königlichen Akademie der Wissenschaften zu Berlin.Historisch-

Philologische Klasse, 1822–1823. – S. 1–26; Zeitschrift für geschichtliche 

Rechtswissenschaft. – 1828. – Bd. VI.3. – S. 273–320; Davies C. The Emergence of 
Western Society, 300–1200 / Сolin Davies. – London, 1969. – 403 p. 

48 Фюстель де Куланж Н. Римский колонат / Фюстель де Куланж Нюма-Дені; 
пер. с фр. ; под. ред. проф. И. М. Гревса. – Санкт-Петербург, 1908. – 224 c. 

49 Weiss G. Antike und Byzanz. Die Kontinuität der Gesellschaftsstruktur / 

Günter Weiss // Historische Zeitschrift. ‒ 1977. ‒ Bd. 224.  ‒ Р. 529–560. 



31 

Василевс, надаючи їм такі права, хотів підвищити статус 
населення столиці. Та найбільш вірогідно, що особлива роль 
народних мас була в усіх ранньовізантійських містах, і пов’язано 
це з перестановкою сил у панівному класі, що відбулась у IV ст. 
Військово-чиновницька знать почала відтісняти на задній план 
родову муніципальну знать50. 

Соціальні зміни, що відбувались у Візантії IV–VI ст., є 
багатоплановими та неоднорідними. Більшість позиції 
історіографії проблеми присвячені дослідженню окремим 
питань, зокрема, соціально-правовим змінам конкретних станів, 
різним типам суспільних відносин – колонату, патронажу, 
рабству тощо. Натомість праць, які б містили узагальнення 
стосовно специфіки різноманітних аспектів соціальної історії 
Візантії зазначеного періоду – обмаль. 

 

TRANSFORMATION PROCESSES IN BYZANTINE SOCIETY  
IN IV–VI-th CENTURIES: HISTORIOGRAPHY 

 

Veronica PETRUSHKA 
The Ivan Franko National University of Lviv 

 
The article reviews the history of research on the social changes that 

occur during IV–VI-th centuries in the Byzantine Empire, namely, the social 
framework of the society, evolution of certain social groups, their cultural 
and political role and legal status,  slavery, colonate,  circus factions, changes 

in thinking and outlook of the population. Taking into account the research 
on these issues in countries such as UK, USA, France and Germany. 

Keywords: Byzantium, society, historiography, social framework, 
aristocracy, slavery, colonate, circus factions , Christianization. 

                                                           
50 Browning R. The Riot of A. D. 387 in Antioch: The Role of Theatrical Claques in 

the Later Roman Empire / Robert Browning // Journal of Roman Studies. – 1952. ‒ 

Vol. 42. ‒ P. 13–20. 



32 

УДК 94(479.25)"06/07" 
 

ЧОМУ ХАЛІФАТ ПЕРЕМІГ?  
(ПЕРЕДУМОВИ, ПРИЧИНИ ТА НАСЛІДКИ ВТРАТИ 

НЕЗАЛЕЖНОСТІ ВІРМЕНІЇ НА ПОЧАТКУ VIII ст.) 
 

Дмитро ДИМИДЮК 
Львівський національний університет імені Івана Франка 

 

У статті розглянуто становище Вірменії наприкінці VII – на початку 
VIII ст. крізь призму боротьби Візантійської імперії та Арабського 
халіфату за територію Кавказу. З’ясовано причини, які призвели до 
втрати Вірменією своєї державності, зокрема, наголошено на ролі в 
цьому “нахічеванського спалення нахарарів” 705 р. Охарактеризовано 
становище Вірменії в складі Арабського халіфату та причини, які дали 
змогу вірменам наприкінці IX ст. відновити свою державність. 

Ключові слова: нахарари, Вірменія, “нахічеванське спалення 
нахарарів”, арабо-візантійська боротьба, остикан, Армінія, католикос 
Йоан Одинеці (717–728), Багратуні. 

 

Арабська експансія в 30-х роках VII ст. кардинально змінила 
геополітичне становище на Близькому Сході та призвела до 
занепаду Візантії та Сасанідського Ірану. На початку 40-х років 
VII ст. Візантія вже більше не контролювала територію 
Близького Сходу, а Іран – Межиріччя. Такі значні військові 
втрати обох імперій дозволили вірменському народу відновити 
свою незалежну державу, яку ще в IV ст. було завойовано і 
поділено між Візантією та Іраном на західну й східну Вірменію, з 
широкими автономними правами. Вірменія, що її розглядаємо, 
у VII–VIII ст. займала територію на сході від прикордонного 
міста Феодосіополя (сучасний Ерзурум) до ріки Аракс і на 
півночі від озера Севан до Верхньої Месопотамії51. 

Зазначимо, що в українській історіографії, можливо крім 
поодиноких дотичних статей, немає комплексних досліджень з 
історії ранньосередньовічної Вірменії52. Серед основних 

                                                           
51 Адонц Н. Армения в эпоху Юстиниана / Николай Адонц. – Ереван, 1971. – 

С. 3–11. 
52 Кочарян С. Армяно-византийские отношения в ІХ–ХІ вв. / Сурен 

Кочарян // Актуальні проблеми вітчизняної та всесвітньої історії : зб. наук. пр. – 

Харків, 2000. – C. 125–131. 



33 

наукових праць з цього питання слід згадати монографію 
вірменського історика Арама Тер-Гевондяна53, який докладно, 
на основі різноманітних джерел, охарактеризував історію 
Вірменії VII–IX ст. Особливу увагу він зосередив на стосунках 
вірмен з Арабським халіфатом та Візантією. Можемо 
стверджувати, що ця праця на сьогодні є класичною з історії 
ранньосередньовічної Вірменії. Серед сучасних дослідників, які 
вивчають арабо-вірменські стосункиів р, назвемо російського 
орієнталіста Олега Большакова. У своїй багатотомній праці54 він 
торкається військово-політичного аспекту арабо-вірменських 
відносин та обґрунтовує тезу, що саме завдяки військовій 
перевазі араби змогли підкорити Вірменію. 

Одними з найцінніших джерел до історії Вірменії є праці 
вірменських хроністів Себеоса (VII ст.)55 та Гевонда (VIII ст.)56, які 
були свідками описуваних ними подій. Зауважимо, що 
вірменські хроніки, як основне джерело для дослідження 
зазначеного періоду, писалися представниками кліру, які мали 
прихильне, іноді не об’єктивне ставлення до Візантії, адже ромеї 
(на відміну від мусульман) були “братами за релігією”. 

Арабські завоювання Сасанідського Ірану та Візантії дали 
шанс вірменам утворити свою незалежну державу. В 639 р. 
ішханом* та водночас спарапетом** східної Вірменії став Феодор 
Рштуні (639–658). Користуючись моментом, коли перси 

                                                           
53 Тер-Гевондян А. Армения и Арабский халифат / Арам Тер-Гевондян. – 

Ереван, 1977. – 319 с. 
54 Большаков О. История Халифата : в 3 т. / Олег Большаков. – Москва, 

1998. – Т. IIІ. – 266 с. 
55 История императора Ираклия. Сочинение епископа Себеоса [VII в.] / под. 

ред. К. Патканьяна. – Москва, 1862 [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 

http://www.vostlit.info/Texts/rus10/Sebeos/frametext3.htm. 
56 История халифов вардапета Гевонда [VIII cт.] / [пер. с арм. 

К. Патканьяна]. – Санкт-Петербург, 1862 [Електронний ресурс]. – Режим 

доступу: http://www.vostlit.info/Texts/rus11/Gewond/frametext2.htm. 
* Ішхан – намісник, цар Вірменії. Займався адміністративними та соціально-

економічними справами. Обирали ішхана нахарари, й він був повністю 

підконтрольний візантійському василевсу або шахиншаху відповідно (до 
середини VII ст.). Після 639 р. – це незалежний правитель Вірменії, котрий 

зосереджував у своїх руках усю повноту влади, але мав постійні конфлікти з 
напівнезалежними нахарарами за вплив над вірменськими землями. 

** Cпарапет – головнокомандувач усіх вірменських військ, друга людина в 

державі після ішхана. 



34 

фактично зовсім не контролювали цей регіон, Феодор почав 
проводити свою, незалежну від персів політику, фактично 
оголосивши про незалежність краю57. Згодом було приєднано і 
західну (візантійську) Вірменію. З цього часу можна говорити 
про, де-факто, незалежну Вірменську державу (639–705)58. 

Перебуваючи в оточенні двох імперій (Халіфату та Візантії), 
вірмени були змушені постійно перебувати під протекцією тієї 
чи іншої воюючої сторони, щоб зберегти свою незалежність. 
Доки на Кавказі зберігався паритет сил обох держав, доти 
існували незалежні Вірменія, Картлі, кавказька Албанія та інші 
державні утворення. Але наприкінці VII–VIII ст. Халіфат 
посилився й почав витісняти Візантію з території Кавказу59. 

Друга половина VII ст. є найбільш кривавим періодом для 
історії ранньосередньовічної Вірменії, адже весь цей час тривала 
боротьба за вірменські землі між ромеями і хозарами з одного 
боку, та арабами з іншого. Існувала й третя сила – самі вірмени, 
які боролися проти обох сторін, час від часу займаючи ту чи 
іншу позицію60. Якщо в середині VII ст. частина нахарарів* 
підтримувала або ромеїв61, або арабів62, то на початку VIIІ ст. 
нахарари не підтримували жодну із сторін, розуміючи, що 
кожна з них намагається лише захопити Вірменію.  

                                                           
57 Тер-Гевондян А. Армения и Арабский халифат... – С. 23. 
58 De-facto, незалежна Вірменська држава існувала в 639–701/705 рр. – до її 

повного підкорення арабами. Інформація за: Тер-Гевондян А. Армения и 

Арабский халифат... – С. 73–74, 271. 
59 Очерки истории СССР : в 9 т. – Москва, 1958. – Т. ІІ : Кризис 

рабовладельческой системы и зарождение феодализма на территории СССР. III–

IX вв. – С. 480–481. 
* Нахарари – місцева вірменська знать. У VII ст. Вірменія фактично була 

поділена на “удільні князівства”, якими керував певний нахарарський рід. Ці 
“князівства” частково були незалежними одне від одного і від влади ішхана. 

Нахарари мали свої військові загони, а земельна власність, de-facto, рахувалася 

їхньою приватною власністю і переходила у спадок старшому сину. 
60 Nicolle D. Romano-Byzantine Armies 4th–9th сentury / David Nicolle. – London, 

1992. – Р. 33–34. 
61 История императора Ираклия. Сочинение епископа Себеоса [VII в.]... – 

С. 121; Всеобщая история Степаноса Таронского Асохика по прозванию [XI в.] / 

[пер. с арм. Н. Эмина]. – Москва, 1864. – С. 92. 
62 История императора Ираклия. Сочинение епископа Себеоса [VII в.]... – 

С. 152; Гевонд. История Халифов // Хрестоматия по истории СССР / cост. 

В. Сыроечковский, В. Лебедев, М. Тихомиров. – Т. I. – Москва, 1949. – С. 15. 



35 

Ромеї дискредитували себе своєю релігійною політикою* і 
насаджуванням халкедонітського вчення63, а також частими 
грабунками з боку своїх союзників – хозар64. Водночас араби 
проводили жорстоку політику в завойованій Вірменії та 
прагнули обмежити права нахарарів. Для прикладу, наведемо 
цитату вірменського історика Х ст., католикоса Ованеса 
Драсханакертці, котрий так описував жорстокість арабів: 
“Араби почали нападати на всі фортеці Вірменії та на ті, що вже 
захопили. Вони їх плюндрували, руйнували, не залишаючи 
каменя на камені. Всіх мешканців фортеці [на о. Севан], які 
здалися арабам, вони погнали в полон і, все захопивши собі на 
здобич, повністю спустошили та зруйнували фортецю”65. 

Зазначимо, що впливові нахарарські роди не хотіли 
посилення центральної влади ішхана, яка прямо загрожувала 
їхньому самоуправлінню на місцях. О. Большаков стверджує, що 
в цей час “два десятки нахарарських князівств прагнули до 
цілковитої незалежності від будь-якої центральної влади. 
Постійно утворювались і розпадались різні коаліції. Візантія, а 
за нею і Халіфат, використовували цю ситуацію для посилення 
свого впливу для захоплення території Вірменії”66. Проблемою 
було те, що нахарари мали й своє військо, тим самим стаючи 
непідконтрольними для спарапета. А, отже, не маючи сильного 
війська та централізованого керування ним, Вірменія не могла 
захистити себе від зазіхань ромеїв чи арабів67. 

Зауважимо, що в цій довгій боротьбі вірменські нахарари та 
клір швидше згідні були прийняти сторону майбутнього 
переможця (арабів), щоб зберегти свої права та привілеї, а також 

                                                           
* Візантійці намагались переконати вірмен перейти з монофізитства (віра в 

одну подобу Христа – божествену) у діофізитство (де Христос має дві подоби – 
божествену і людську). 

63 История императора Ираклия. Сочинение епископа Себеоса [VII в.]... – 

С. 133, 153-155; Всеобщая история Вардана Великого [XIII в.] / [пер. Н. Эмина]. – 
Москва, 1861. – С. 87–88. 

64 Новосельцев А. Хазарское государство и его роль в истории Восточной 

Европы и Кавказа / Анатолий Новосельцев. – Москва, 1990. – С. 177. 
65 Ованес Драсханакертци. История Армении [Х в.] / [пер. с арм. 

М. О. Дарбинян-Меликян]. – Ереван, 1986. – С. 94–95. 
66 Большаков О. История Халифата... – С. 173. 
67 Кривов М. Византия и арабы в раннем средневековье / Михаил Кривов. – 

Санкт-Петербург, 2002. – С. 88–89. 



36 

вберегти країну від руйнувань і кровопролиття. Посилення 
Халіфату наприкінці VII ст. та послаблення Візантії через 
внутрішню кризу й часту зміну імператорів дало змогу арабам у 
701–702 рр. повністю окупувати Вірменію68. Боротьба тривала й 
надалі: в 703 р. відбулось нове нахарарське (провізантійське) 
повстання проти арабського владарювання, яке очолив 
тодішній ішхан Смбат Багратуні. 

Ситуація у Вірменії залишалася нестабільною, доки до влади 
не прийшов новий халіф Валід І (705–715). Він одразу зрозумів, 
що головною проблемою Вірменії є її нахарари, котрі й надалі 
продовжували своє повстання, заручившись підтримкою 
Візантії. Валід твердив, що “вони [нахарари] будуть 
перешкодою і спокусою нашому пануванню”69. Тому халіф 
наказав своєму полководцю Мервану знищити нахарарів. У 
свою чергу, Мерван запросив усіх нахарарів у місто Нахічеван, 
щоб примиритися з ними й назначити кожному нахарару і 
їхнім вершникам платню із скарбниці70. Арабський історик Х ст. 
Аль-Куфі писав, що “Мухаммад ібн Марван послав за їх 
знатними і благородними [нахарарами], обіцяючи зі свого боку 
доброзичливість, надання їм того, що вони забажають, і 
призначення їм правителем того, кого вони захочуть”71. Опісля 
того, як нахарари згодились прийняти мир від Мервана, їх 
почали “вносити до реєстру, нібито для роздачі їм щорічної 
платні”72. Ситуація виглядала так, що араби, не маючи достатніх 
сил воювати далі, згоджувалися на васалітет Вірменії. 

Після підписання договору Марван просив нахарарів і їх 
вершників зайти до церкви для присяги на вірність халіфу. 
Вірменський історик Х ст. Мовсес Каланкатуаці писав, що 
“…вони [нахарари] увійшли до церкви, щоб поклястися. І коли 
він [Марван] дізнався, що всі вони скупчилися в церкві, він 
наказав закрити її двері. Двері церкви забили, облили нафтою і 

                                                           
68 Ованес Драсханакертци. История Армении [Х в.]... – С. 93–96. 
69 История халифов вардапета Гевонда [VIII в.]. – С. 21. 
70 Всеобщая история Степаноса Таронского Асохика по прозванию [XI в.]... – 

С. 92–93. 
71 Абу Мухаммад ибн А’сам ал-Куфи. Книга завоеваний [Х в.] / [пер. с араб. 

З. Буниятова]. – Баку, 1981. – С. 13. 
72 Ованес Драсханакертци. История Армении [Х в.]... – С. 96–97. 



37 

підпалили… Чотириста мужів [з вірменських нахарарів] він 
спалив у храмі, а інших чотириста віддав для меча”73. 

Саме завдяки повстанню нахарарів в 703–705 рр., ми можемо 
продовжити періодизацію існування незалежної Вірменської 
держави з 701–702 рр.74 до 705 р., коли Вірменію було остаточно 
приєднано до Халіфату75. Події 705 р. призвели до цілковитого 
завоювання Вірменії арабами. Нахарарська опозиція надовго 
була придушена, але повністю не знищена. Халіф Валід І 
обмежив у правах нахарарів, але їм і надалі дозволялося обирати 
ішхана та спарапета, а також володіти маєтками й землями у 
межах Вірменії. Халіфат ішов на ці поступки, адже розумів, що 
повністю підкорити Вірменію не вдасться, та й у цьому не було 
необхідності76. 

Остаточно територію Закавказзя було завойовано в 737 р., 
коли арабський полководець Марван* здійснив вдалий 
військовий похід проти Хозарського каганату. Каганат часто 
здійснював грабіжницькі походи на територію Закавказзя, чим 
дестабілізовував ситуацію в регіоні. Марван розбив військо 
хозар і повів арабське військо на столицю Каганату – 
Семендер77. Союзники хозар – ромеї, у той час були зайняті 
внутрішньо-державними справами78 та проведенням політики 
“іконоборства” в часи правління Лева ІІІ Ісавра (717–741)79. 
Хазари були розгромлені, й каган просив миру в Марвана. Той 
висунув вимогу, щоб хазари прийняли іслам, й каган виконав її. 
Але прийняття ісламу й підкорення Хазарії носили лише 
формальний характер, позаяк араби не мали можливості 
залишити сильну армію, щоб тримати країну в покорі. Але 

                                                           
73 Мовсес Каланкатуаци. История страны Алуанк [X в.] / [пер. 

Ш. В. Смбатяна]. – Ереван, 1984. – С. 161. 
74 Тер-Гевондян А. Армения и Арабский халифат... – С. 73–74, 271. 
75 Новосельцев А. Хазарское государство... – С. 177–178. 
76 История Востока : в 6 т. / [Отв. ред. Л. Б. Алаев, К. З. Ашрафян]. – Москва, 

2002. – Т. 2 : Восток в средние века. – С. 37. 

* Намісник провінції Армінія. Майбутній останній халіф з династії 

Омейядів – Марван ІІ (744–750). 
77 Абу Мухаммад ибн А’сам ал-Куфи. Книга завоеваний [Х в.]... – С. 49–52. 
78 Treadgold W. A History of the Byzantine State and Society / Warren 

Treadgold. – Stanford, 1997. – Р. 380–386. 
79 Успенский Ф. История Византийской империи VI–IX вв. / Фёдор 

Успенский. – Москва, 1996. – С. 120–131. 



38 

головну мету походу Марван виконав: відтепер грузинські, 
вірменські землі та території кавказької Албанії були остаточно 
приєднанні до Халіфату80. 

З початку VIII ст. територія Вірменії входила до складу 
арабської провінції Армінія, яка, в свою чергу, була частиною 
Північного намісництва (охоплювало територію від арабо-
візантійського кордону в Малій Азії до Каспійського моря й 
далі). До складу провінції Армінія* входила Вірменія, Кавказька 
Албанія, Ширван, Картлі та Лазика. Правителем провінції був 
остикан, якого призначав халіф із числа своїх наближених 
людей. Командування арабськими та вірменськими військами 
для оборони краю (від ромеїв і хозар) та збір податків були 
головними обов’язками остикана81 Також наміснику був 
підконтрольний ішхан Вірменії та правителі інших областей82. 

Столицею Вірменії вважалося місто Двін, а центром влади 
остикана (центром провінції Армінія) – місто Барда (Партав)83. 

Як вже зазначалося, ішхана й надалі обирала з-поміж себе 
місцева знать (нахарари), а затверджував халіф. Влада ішхана 
була порівняно обмеженою, адже він займався лише 
адміністративними та соціально-економічними справами 
Вірменії, і то лише під пильним контролем остикана. Питання 
зовнішньої політики та військової справи були передані у 
відання остикану та халіфу84. 

Вірменська Церква, як одна з найвпливовіших інституцій 
серед вірменського суспільства, упродовж VIII–IX ст. була в 
стороні від політичного життя країни. Це пов’язано з тим, що 
вірменський католикос Йоан Одинеці (717–728) у 719 р. уклав з 
халіфом договір, за яким ”Вірменська Церква не платиmь 
данини до скарбниці Халіфату і не буде переслідувань 
християн [монофізитів] з боку мусульман”. Натомість католикос 
тепер мав переслідувати греків (халкедонітів), позаяк їх вважали 

                                                           
80 Новосельцев А. Хазарское государство... – С. 177–178. 
81 Шагинян А. Государственные налоги Арминийи / Арсен Шагинян // 

Историко-филологический журнал НАН Республики Армения. – 2009. – № 2–
3. – С. 136. 

82 Тер-Гевондян А. Армения и Арабский халифат... – С. 155–160. 
83 Бартольд В. В. Сочинения : в 9 т. / В. В. Бартольд. –  Москва, 1965. – Т. III. – 

С. 372. 
84 Очерки истории СССР : в 9 т. ... – Т. ІІ. – С. 487. 



39 

ворогами держави85. Халіфат згодився на такі вимоги, адже 
вбачав у Церкві опору своєму правлінні у Вірменії. Фактично, ці 
надії були виправдані: до кінця ІХ ст. Церква не підтримувала 
жодне нахарарське повстання проти Халіфату86. 

Арабське панування принесло й певні позитиви для Вірменії, 
а саме – у плані торгівлі, завдяки якій відбулося зростання міст87. 
Якщо у Вірменії в V–VІІ ст. міста античного типу переживали 
занепад, то в часи Халіфату (VIII–IX ст.) вони відродилися. Двін, 
Гарні, Багаран, Муш, Феодісіополь та інші стали великими 
торговельними центрами як у Вірменії, так і в межах Халіфату. 
Навколо цих міст стали виникати місцеві ринки, позаяк їхнє 
купецтво брало активну участь у тогочасній міжнародній 
торгівлі88. Cлід визнати, що міське будівництво було розвинуте 
доволі слабо й ці міста виглядали, радше як фортеці, і мали 
обороно-торговельний характер89. 

Позитивним наслідком завоювання Вірменії арабами на 
початку VIII ст. була централізація влади в руках ішхана: 
більшість впливових нахарарів було підступно вбито в 
Нахічевані у 705 р., а халіфу було вигідне посилення однієї 
людини, яка могла стримувати сепаратистські тенденції 
нахарарів90. Сама ж посада ішхана перебувала постійно в руках 
роду Багратуні, представники якого були лояльними до 
Халіфату, а, отже, – мали певні привілеї, зокрема, земельні. Саме 
цей рід наприкінці ІХ ст. і створить незалежну Вірменську 
державу (885–1045)91. 

                                                           
85 Киракос Гандзакеци. История Армении [XIII в.] / [пер. Л. Ханларян]. – 

Москва, 1976. – С. 72–73. 
86 Тер-Гевондян А. Армения и Арабский халифат... – С. 83–84. 
87 История Востока : в 6 т. ... – Т. 2. – С. 39–40. 
88 Мушегян Х. Клад куфических монет IX–X вв., найденный в 1955 г. в 

развалинах Двина / Хачатур Мушегян // Известия АН Армянской ССР. 
Общественные науки. – 1957. – № 12. – С. 82–83. 

89 Крым, Северо-Восточное Причерноморье и Закавказье в эпоху 

средневековья IV–XIII века / [ред. С. Плетнева]. – Москва, 2003. – С. 328–333. 
90 Toumanoff C. Armenia and Georgia / Cyril Toumanoff // The Cambridge 

Medieval History. – Cambridge, 1966. – Т. IV : The Byzantine Empire. – Part I. – 
Chap. XIV. – P. 607. 

91 Юзбашян К. Армянские государства эпохи Багратидов и Византия IX–

XI вв. / Карен Юзбашян. – Москва, 1988. – С. 55. 



40 

Внутрішні протиріччя та невдале геополітичне становище не 
дозволили вірменам зберегти своєї державності. Нахарари, не 
маючи єдності між собою, не могли протистояти ворогові, а 
ослаблення Візантії та посилення Халіфату й зовсім прирекли 
Вірменію на захоплення. Але, через свій потужний опір, 
розвинуту соціальну ієрархію та Церкву, вірменам вдалося 
зберегти певну автономію у складі Халіфату92. Халіф пішов 
вірменам на поступки, позаяк не мав достатніх сил, щоб 
повністю асимілювати населення край та знівелювати ромейські 
впливи на Кавказі. Вірменія перебувала в складі Халіфату до 
другої половини IX ст., зберігаючи доволі широку внутрішню 
автономію. 

 
WHY CALIPHATE WON? 

(PRECONDITIONS, REASONS AND CONSEQUENCES OF 
THE LOSS OF ARMENIAN’S INDEPENDENCE  

IN THE EARLY VIII-th CENTURY) 
 

Dmytro DYMYDYUK 
The Ivan Franko National University of Lviv 

 
The article shows situation of Armenia during the late VII-th- beginning 

of the VIII-th century, through the prism of the Bizantian and Arab fight for 
the Caucasus territory. We try to define reasons which lead to the loss of 
Armenia’s sovereignty. The emphasis is put on the events which practically 
triggered the loss of sovereignty by Armenia in 705, specifically on the so 
called “burning of the nakharars”. Special attention is paid to the 
consequences of the loss of independence, in particular to the characteristics 
of the situation of Armenia as a part of the Arab Caliphate. Apart from 
negative consequences there are also positive ones that in the long run 
helped Armenians to restore their sovereignty at the end of the IX-th century 
and establish the Bagratid kingdom of Armenia (885–1045). 

Keywords: nakharars, Armenia, “burning of nakharars in Nakhichevan”, 
Arab-Bizantian war, ostikan, Armenia, Catholicos Hovhannes III Odznetsi, 
Bagrationi. 

                                                           
92 Очерки истории СССР : в 9 т. ... – Т. ІІ. – С. 485–491. 



41 

УДК 94(450)"03/04" 
 

ПРИЧИНИ ЗАГИБЕЛІ  
ВЕСТГОТСЬКОГО КОРОЛІВСТВА 

 
Михайло ВОРОНОВ 

Львівський національний університет імені Івана Франка 
 

У статті проаналізовано головні причини загибелі Вестготського 
королівства в контексті арабських завоювань початку VIII ст. Висвітлено 
політичну, економічну та етнічну ситуація в країні напередодні 
мусульманської інтервенції на територію Піренейського півострова та 
визначено роль кожного із чинників, які призвели до 
загальнодержавної кризи. 

Ключові слова: вестготи, король Родріго, Сеута, арабські завоювання, 

Муса ібн Носсейр, інтервенція. 
 

Ліквідація Вестготського королівства – унікальне явище в 
історії середньовічної Європи. Вона не лише стала переломним 
періодом у розвитку держав Піренейського півострова, але й 
мала значний вплив на країни християнського світу. Однак, 
якщо поразка арабів у битві при Пуатьє (732)93 вберегла Європу 
від подальшої агресії Дамаського халіфату, то втрачена 
вестготами територія на довгі століття стала ареною 
протистояння двох сил, що знаменувало епоху Реконкісти. 
Доленосне значення події розкривають наслідки арабської 
присутності: восьмисотрічна війна, спричинена ізоляцією 
відірваність від загальноєвропейської середньовічної історії, 
утворення нової виняткової культури та значний відбиток на 
історію формування автохтонних народів регіону. 

На початку VIII ст. над християнською Європою нависла 
загроза вторгнення арабських завойовників. Наступаючи в 
трьох напрямах, араби швидко зуміли підкорити Близький Схід, 
Середню Азію, Північну Африку та Пенджаб94, упритул 
підійшли до буферних християнських держав. На відміну від 
Дамаського халіфату, що вийшов із громадянської війни й 

                                                           
93 Lane-Pool S. The Story of the Moors in Spain / Stanley Lane-Pool. – New York, 

2010. – P. 34. 
94 Hitti P. K. The Arabs: A Short History / Philip Hitti. – London, 1948. – P. 64. 



42 

сконсолідував сили проти невірних95, їхні стратегічні вороги 
(Візантійська імперія та Вестготське королівство) переживали 
період серйозного ослаблення. Невдалу спробу вторгнення 
арабів на малоазійські провінції Візантійської імперії96, 
компенсувала успішна інтервенція на Піренейський півострів, 
що призвела до цілковитого підкорення регіону, за винятком 
гірської Астурії97 – останнього оплоту вестготів. 

Завоювання регіону кардинально відрізнялося від подібних 
успішних військових кампаній мусульман: якщо не брати до 
уваги висадку передових загонів Таріфа Абу Зара98 та тривалий 
опір Сарагоси й Нарбонну99, то лише за один рік підкорені землі 
стали володінням Дамаського халіфату. Джерела повідомляють, 
ніби агресія на терени Європи не передбачала ліквідації 
Вестготського королівства: метою походу був звичайний 
грабіжницький набіг, адже араби, які стикнулися із вестготам 
ще у 670–680 рр.100, знали про могутність цього народу. 

Тридцятилітня криза, викликана невдалою внутрішньою 
політикою та зовнішньополітичними негараздами, ослабили 
державу вестготів настільки, що вона легко стала здобиччю 
мусульман. Для докладного аналізу причин цього варто 
ознайомитися із кожним чинником життя Вестготського 
королівства, зокрема, на політичному, етнічному, військовому, 
природному, релігійному та соціальному аспектах. 

Наголосимо, що українська історіографія фактично не 
приділяє уваги вивченню середньовічної історії держав 
Піренейського півострова епохи Реконкісти. За винятком 
наукових робіт російських вчених Володимира Піскорського101 

                                                           
95 Hawting G. The First Dynasty of Islam. The Umayyad Caliphate A. D 661–750 / 

Gerald Hawting. – London ; New York, 2000. – P. 30–31. 
96 Васильев А. История Византийской империи / Александр Васильев. – 

Санкт-Петербург, 1998. – С. 166. 
97 Chapman C. A History of Spain / Charles Chapman. – New York ; London, 

1965. – P. 53. 
98 Ibn al Alathyr. Historie de l’Afrique et de l’Espagne / Ibn al Alathyr. – Agler, 

1904. – T. II. – P. 7. 
99 Fregosi P. Jihad in the West: Muslim conquests from the 7th to the 21st 

centuries / Paul Fregosi. – New York, 1998. – P. 108. 
100 “Хроника” Альфонсо III ; пер. С. Железнов. – Москва, 2002. – С. 161–177. 
101 Пискорский В. История Испании и Португалии / Владимир 

Пискорский. – Санкт-Петербург, 1909. – 282 с. 



43 

та Олександра Корсунського102, котрі започаткували 
дослідження цієї тематики на східноєвропейських теренах, та 
публікації окремих поодиноких статей, серед наукового 
товариства слов’янського регіону не існує ґрунтовної праці, 
присвяченої опрацюванню піднятої проблеми. 

Натомість західні історики-медієвісти за останні три століття 
збагатили історіографію цінними науковими доробками. 
Англійський історик Генрі Бредлі, котрий написав загальну 
історію Вестготського королівства, зосередив увагу й на 
проблемах кризових явищ усередині країни напередодні 
арабської інтервенції. Його німецький колега Дітрих Клауде 
висвітлив власне бачення причин загибелі вестготської держави, 
акцентуючи на значній ролі етнічного та природного чинників, 
а Рейнхард Дозі та Стенлі Лейн-Пул спробували виділити 
військовий чинник як головний у вирішенні долі країни. 

Серед джерельної бази дослідження проблеми важливу роль 
варто відвести арабським та іспанським хронікам IX–XII ст. 
Велику цінність також має ґрунтовна робота марокканського 
історика аль-Маккарі (XVII ст.), котрий описав історію 
мусульманських династій в Іспанії, починаючи із арабського 
завоювання до падіння Гранадського емірату. 

Політичний чинник. На початку VIII ст. у Вестготському 
королівстві назріла політична криза: смерть легітимного короля 
Вітіци призвела до міжусобної боротьби за владу103. Одним із 
претендентів на престол була вдова монарха, королева 
Родеріква. Однак, її владу не визнала частина вестготської знаті, 
очолена Родеріком104, герцогом Бетіки, котрий підняв повстання 
і в 709 р. силоміць захопив столицю. Присягу вірності 
узурпатору склали не всі, очікуючи вдалого моменту, щоб 
скинути нового короля. Опозицію очолили брати покійного 
короля105, котрі прагнули повернути владу в свої руки, однак не 

                                                           
102 Корсунский А. История Испании IX–XIII вв. / Александр Корсунский. – 

Москва, 1976. – 239 с. 
103 Bradley H. The Goths From the Earliest Times to the End of the Gothic 

Dominion in Spain / Henry Bradley. – London, 2005. – P. 358. 
104 Lane-Pool S. The Story of the Moors in Spain... – P. 11. 
105 Florian M. History of the Moors of Spain / Jean-Pierre Florian. – New York, 

1840. – P. 34. 



44 

мали достатньо підтримки, щоб розпочати громадянську війну 
за престол.  

Географічне розташування вестгоських територій довгий час 
оберігало державу від агресії ворога. Вона була ізольовані від 
решти Європи важкопрохідними масивами Піренеїв на півночі. 
Натомість її південний кордон проходив лінією Гібралтарської 
протоки, котру охороняла сеутська ескадра106 заморських 
володінь, що робило раптову інтервецнцію маловірогідною. 
Однак, ситуація кардинально змінилася, коли комендант Сеути, 
граф Юліан107, перейшов на бік мусульман (через особисті 
причини зрадивши монарху) і, фактично, залишивши південні 
кордони без надійної охорони. Це стало головним приводом до 
вторгнення, адже араби не мали власного флоту для 
переправи108. 

Поведінка володаря Сеути здається дуже дивною, адже кожна 
людина, здійснюючи певний вчинок, мусить переслідувати 
певну мету. Такі арабські автори, як Ахмед аль Маккарі, Ібн аль 
Кутийя109 та Ібн Абд аль Хакам, розповідають легенду про 
доньку графа Юліана, Ла Каву, котра, перебуваючи при дворі 
монарха в Толедо, була збезчещена Родеріком. “Я не бачу для 
нього гіршого покарання, окрім як привести до нього арабів”110. 
Зрада як елемент помсти дозволила арабам перенести 
завоювання на континент, адже вони не лише встигли 
підготувати плацдарм, оволодівши всією Північною Африкою 
та витіснивши залишки візантійських гарнізонів, але готувалися 
до чергового походу на сусідні землі, зокрема, вглиб Сахари111. 
Однак поява коменданта Сеути при дворі Муси ібн Носсейра 
скорегувала плани. Напередодні вторгнення спалахнуло 
повстання басків112, що змусило короля Родеріка з основною 

                                                           
106 Bradley H. The Goths From the Earliest Times... – P. 358. 
107 Watt W. M. A History of Islamic Spain / Montgomery Watt. – Edinburgh, 

1996. – P. 8. 
108 Lane-Pool S. The Story of the Moors in Spain... – P. 11. 
109 Ибн аль-Кутыйя. История завоевания Андалусии ; [пер. Б. Шидфар и 

В. Микушевич]. – Москва, 1985. – С. 373–387.. 
110 Ибн Абд аль-Хакам. Завоевание Египта, аль-Магриба и аль-Андалуса ; 

[пер. С. Б. Певзнер]. – Москва, 1985. – С. 223–226. 
111 Fregosi P. Jihad in the West... – P. 281. 
112 Bradley H. The Goths from the Earliest Times... – P. 359. 



45 

частиною військ здійснити каральну експедицію у передгір’я 
Піренеїв, узявши оплот повстанців Памплонув тривалу 
облогу113. Крім того, доходили чутки, ніби франкський король 
планує вторгнення в Каталонію, північно-східну провінцію 
королівства, що зумовило посилення військової присутності на 
північному кордоні за рахунок послаблення південного. 

Етнічний чинник. Не останню роль в підкоренні 
Піренейського півострова мусульманами відіграли етнічні 
протиріччя між різними прошарками населення. Населення 
Вестготського королівства було поліетнічним: основу складав 
іберо-романський елемент та значна частка євреїв, які разом 
становили майже 95–97% усіх мешканців. Проте вестготи, 
становлячи не більше 2%114, продовжували посідати панівне 
становище у державі. В різних регіонах країни проживали також 
невеликі громади берберів, арабів, вандалів та свевів, проте їхній 
вплив на перебіг подій був мінімальним. 

Особливо помітно загострилися стосунки між вестготами та 
євреями. Антиюдейська кампанія, започаткована королем 
Сисебутом115, досягла свого апогею в період правління Егіки. 
Звинувачені в державній зраді116, євреї втратили все. Король 
наповнив скарбницю золотом, натомість втратив підтримку 
частини населення. Релігійна нетерпимість лише підсилювала 
ворожнечу. Юдеї схвально сприйняли вторгнення мусульман. 
Коли виникла проблема вибору сили, яку необхідно 
підтримати, вони обрали інтервентів: “Після взяття Кордови 
Мугейт зібрав усіх юдеїв міста і залишив їх там керувати, 
довіряючи їм більше, ніж християнам, позаяк останні їх 
ненавиділи і ворогували з ними”117. Вестготи, не думаючи про 
наслідки репресивної політики, сформували “п’яту колону” 

                                                           
113 Ахмед аль-Маккари. История мусульманских династий в Испании ; [пер. 

С. Железнов]. – Москва, 2003. – Т. IV. – Гл. 1. – [Електронний ресурс]. – Режим 
доступу: http://www.vostlit.info/Texts/rus7/Makkari/frametext41.htm. 

114 Клауде Д. История вестготов / Д. Клауде. – Санкт-Петербург, 2003. – C. 72. 
115 Мозарабская хроника [754 р.]. – Москва, 1999. – С. 65–69. 
116 Клауде Д. История вестготов... – C. 73. 
117 Ахмед аль-Маккари. История мусульманских династий в Испании ; 

Ахмед аль-Маккари. История мусульманских династий в Испании... – Т. IV. – 

Гл. 3. – [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 

http://www.vostlit.info/Texts/rus7/Makkari/frametext41.htm.  



46 

всередині власної держави. Вона, не беручи безпосередню 
участь у походах арабів, служила надійною опорою їхній владі в 
завойованих містах118. 

Вторгнення арабів неоднозначно сприйняли християни. 
Одні стали до зброї, інші перейшли на бік ворога, частина ж 
утекла за межі країни, але більшість обрала очікувальну 
позицію, спостерігаючи за розвитком подій. Така невизначеність 
серед населення та активна підтримка юдеїв дозволила арабам 
швидко оволодіти півостровом, не переймаючись про тил. 
Єдиний заколот, інформацію про який подано в джерелах, 
відбувся у Севільї119. 

Військовий чинник. Окрім природного захисту (гори та 
море), Вестготське королівство було погано підготовлене до 
тривалої оборони. Раптова інтервенція мусульман, коли основні 
війська християн дислокувалися в іншому кінці країни, не 
дозволила останнім швидко контратакувати й розбити ворога. 
Вестготський воєначальник Теодомир, котрого король Родерік 
залишив охороняти його південні володіння на час кампанії 
проти повсталих басків, виявивши ворога на території 
Півострова, негайно відправив повідомлення своєму сюзерену: 
“В наше королівство вторгся народ, ім’я якого, країна і 
походження мені невідомі. Я не можу навіть сказати, коли вони 
прибули і звідки – впали просто з небес чи вилізли з-під 
землі”120. Непризвичаяні до боротьби з кочовиками, вестготи, 
котрі тривалий час не вели війн, окрім локальних, не могли 
активно протитояти інтервентам. Більше того, озброєння для 
армії, як і кінних частин, не вистачало121; основу війська 
становило ополчення. 

Єдина велика битва, що вирішила долю країни, відбулась 
між основними силами обох сторін у 711 р. на берегах ріки 
Гвадалети, неподалік від вілли Херес де ла Фронтера. Вона 

                                                           
118 Ibn al Alathyr. Historie de l’Afrique et de l’Espagne... – P. 17. 
119 Ахмед аль-Маккари. История мусульманских династий в Испании... – 

Т. IV. – Гл. 3. – [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
http://www.vostlit.info/Texts/rus7/Makkari/frametext41.htm.  

120 Ахмед аль-Маккари. История мусульманских династий в Испании... – 
Т. IV. – Гл. 3. – [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 

http://www.vostlit.info/Texts/rus7/Makkari/frametext41.htm. 
121 Fregosi P. Jihad in the West... – P. 286. 



47 

закінчилася страшною поразкою християн. Загибель монарха та 
значної частини нобілітету122 автоматично перетворило 
інтервенцію в завоювання регіону. Відсутність загального 
керівництва лише посилювала критичну ситуацію. 
Сформувавши плацдарм у провінції Бетика, араби пронеслися 
територією Іберії. Застосувавши тактику розгалуженості, Тарик 
ібн Зіяд змусив ворогів постійно відступати, позбавивши 
можливості зібратися із силами і контратакувати. 

Втрата опорних пунктів вестготів вирішила долю півострова. 
Арабський воєначальник Тарік ібн Зіяд, розгромивши ворога, 
розділив своє військо на окремі підрозділи: “аріфу Мугейту 
даний наказ напасти на Кордову, інший загін своєї армії Тарик 
спрямував проти Малаги, а третій – проти Ельвіри”123. Страх, 
невизначеність та паніка сприяли успіху вестготської кампанії 
мусульман. Окрім того, зросла чисельність арабських військ124. 
Одержавши звістку, що мусульмани змогли закріпитися у 
південній частині Піренейського півострова, губернатор 
Північної Африки Мусу ібн Мусу швидко зібрав підкріплення, 
щоб посилити військову присутність арабів на ворожій 
території. Добровільна здача Толедо (711) – найбільш 
укріпленого міста королівства, віддзеркалює зломлений 
бойовий дух його мешканців125. Опір не міг увінчатися успіхом. 

Природний чинник. Успішній експансії мусульман на 
територію Іберії сприяли негативні й природні катаклізми, 
типічні для середньовічної Європи. Епідемія чуми, що прийшла 
з півдня Франкської держави, охопила все Вестготське 
королівство. “У 719-у еру (688 р.) готів почала переслідувала 
смерть, що з року в рік нагромаджувала все більше трупів: 
країною безжалісно поширювалася бубонна чума”126. – писав 
невідомий мозарабський хроніст VIII ст. Особливо сильно 
постраждали мешканці міст, передусім гарнізон. Неврожайний 

                                                           
122 Клауде Д. История вестготов... – C. 72. 
123 Ахмед аль-Маккари. История мусульманских династий в Испании... – 

Т. IV. – Гл. 3. – [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
http://www.vostlit.info/Texts/rus7/Makkari/frametext41.htm. 

124 Hitti P. K. The Arabs: A Short History... – P. 65. 
125 Dozy R. Spanish Islam: A History of the Muslims in Spain / Reinhart Dozy. – 

London, 2003. – P. 233. 
126 Мозарабская хроника [754 р.]... – С. 53. 



48 

680 р. започаткував тридцятилітню економічну кризу 
королівства, з якої держава так і не вийшла. Кульмінацією 
страшного лиха стали події першого десятиріччя нового 
століття. “Голод спустошував країну, починаючи з 88-го р. 
(707 р.), упродовж трьох років, відступивши тільки в 91-ому р. 
(710 р.), винищивши половину жителів, чи навіть більше 
половини”127. Ця згадка мусульманського історика Таріка ібн 
Нагіба дозволяє розв’язати кілька вагомих питань. По-перше, 
з’ясувати причину відсутності резервних військ вестготів: значна 
частина військових, як і мирних мешканців півострова загинула 
через голод. Окрім того, лави нечисленної регулярної армії 
сильно поріділи. По-друге, вони не могли довго оборонятися, 
перебуваючи під захистом потужних укріплень, адже не встигли 
заготувати достатню кількість провіанту. 

Соціальний чинник. Важливу роль у ході арабо-вестготського 
протистояння відіграла королівська знать та духовенство. 
Значна їх частина, невдоволена правлінням Родеріка, 
намагалася змістити монарха128. Гадаючи, що арабська 
кампанія – лише черговий грабіжницький рейд, вони зрадили 
короля, а коли усвідомили, що війна програна – перейшли на 
бік ворога або втекли в Галісію129. Міщанство та селянство, 
деморалізоване внутрішніми негараздами, не відреагувало на 
події, а купецтво, прагнучи стабільності й процвітання – 
підтримало мусульман. Армія, зазнаючи страшних поразок, 
масово дезертирувала й утікала за межі держави, вслід за 
священнослужителями, котрі не перейшли на бік ворога. 

Долю країни вирішили три фатальні події: смерть короля 
Вітіци, на авторитеті якого королівство продовжувало існувати, 
втрата Сеути, яка відкрила арабам дорогу в аль-Андалус, та 
поразка при Херес де ла Фронтера, в якій загинув цвіт 
Вестготського королівства. Однак головною причиною падіння 

                                                           
127 Тарик ибн Нагиб. Завоевание Испании маврами, по арабским 

преданиям // История Средних веков: От падения Западной Римской империи 

до Карла Великого (476–768 гг.) / сост. М. М. Стасюлевич. – Санкт-Петербург, 
2001. – С. 313. 

128 Florian M. History of the Moors of Spain... – P. 34. 
129 Coppée H. History of the Conquest of Spain by the Arab-Moors: With a Sketch 

of the Civilization which They Achieved, and Imparted to Europe / Henry Coppée. – 

New Jersej, 2002. – P. 389. 



49 

держави стала внутрішня криза, спричинена неможливістю 
країни пристосуватися до умов нової епохи – VIII ст. – часу 
могутності арабів та франків, котрі поділили сфери впливу в 
Старому світі. 

Притримуємося думки, що вестготи в будь-якому випадку не 
змогли б зберегти державність: арабська кампанія могла 
змінитися франкською або великою громадянською війною із 
залученням допомоги сусідів. Відкритою темою для досліджень 
залишається вирішення релігійного питання, аналіз якого 
дозволить пояснити швидку ісламізацію регіону. 

 
THE CAUSES OF VISIGOTHIC KINGDOM’S CRASH 

 
Mychaylo VORONOV 

The Ivan Franko National University of Lviv 
 

This article analyses the main reasons of why the Westgoth kingdom 
stopped its existance due to the arabic conquests in the beginning of VIII-th 
century. It reviews political, economical, and ethnical situation in the 
country directly before the muslim intervention onto the territory of The 

Pirrenean peninsula, and determines the role of the each factor, which 
brought the country to the total crisis. 

Keywords: Visigoths, King Rodrigo, Ceuta, Arab conquest, Musa ibn 
Nosseyr, intervention. 



50 

УДК 94(4-17=16)"07/08":339 
 

СКАНДИНАВСЬКО-, ФРИЗЬКО- ТА ФРАНКО-
СЛОВ’ЯНСЬКА ТОРГІВЛЯ НА ТЕРЕНАХ ПОЛАБ’Я  

(VIII–ІХ СТ.) 
 

Ростислав ВАЦЕБА 
Львівський національний університет імені Івана Франка 

 

У статті проаналізовано скандинавсько-, фризько- та франко-
слов’янські торгові відносини VIII–IX ст. в контексті розвитку торгівлі 
на території Слов’янського Полаб’я. Визначено предмет полабського 
експорту та імпорту. Простежено зв’язок торгівлі з політичним та 
економічним розвитком регіону. 

Ключові слова: Полаб’я, торгівля, полабські слов’яни, нормани, 
фризи, франки. 

 

Торгові відносини є невід’ємною складовою історії 
Слов’янського Полаб’я. Перші спроби їх вивчення на основі 
писемних джерел в окремих частинах своїх праць здійснили 
Александр Гільфердинг130, Вільгельм Боґуславський131 та Ян 
Ґжеґожевський132. 

Початок дослідження цієї проблематики на кардинально 
новому рівні пов’язаний з появою широкої джерельної бази 
археологічного характеру. На основі її аналізу розвиток торгівлі 
у Полаб’ї дослідили польські археологи Вітольд Генсель133, Ян 
Жак134, Казімеж Сласький135 та Кшиштоф Ваховський136. У 

                                                           
130 Гильфердинг А. История балтийских славян / Александр 

Гильфердинг // Собрание сочинений А. Гильфердинга. – Санкт-Петербург, 

1874. – Т. IV. – 462 с. 
131 Bogusławski W. Dzieje Słowiańszczyzny północno-zachodniej do połowy 

XIII w / Wilhelm Bogusławski. – Poznań, 1889. – T. II. – 997 s. 
132 Grzegorzewski J. Z kresów połabskich / Jan Grzegorzewski. – Kraków, 1885. – 

83 s. 
133 Hensel W. Słowiańszczyzna wczesnośredniowieczna: zarys kultury 

materialnej / Witold Hensel. – Warszawa, 1965. – S. 543–592. 
134 Żak J. Studia nad kontaktami handlowymi społeczeństw 

zachodniosłowiańskich ze skandynawskimi od VI do VIII w. n.e. / Jan Żak. – 
Wrocław ; Warszawa ; Kraków, 1962. – 323 s.; Żak J. “Importy” skandynawskie na 

ziemiach zachodniosłowiańskich od IX do XI wieku: streszczenie analityczno-

syntetycznej części pracy habilitacyjnej / Jan Żak. – Poznań, 1964. – 41 s. 



51 

німецькій історіографії це питання вивчали Ґерхард Кьостер, 
Ернст Петерсен, Гельмут Прейдель137, Йоахім Герман138 та інші 
дослідники. В контексті історії міст Слов’янського Полаб’я 
соціально-економічнi відносини в регіоні у ІХ–ХІІ ст. відобразив 
у своїх дослідженнях Микола Рудь139. Та все ж, комплексного 
дослідження торгових відносин у ранньосередньовічному 
Полаб’ї в історичній науці ще не здійснено. 

У пропонованому дослідження ми поставили собі за мету 
розглянути торгові шляхи Полаб’я в загальноєвропейському 
контексті, визначити предмет полабського експорту та імпорту, 
проаналізувати еволюцію торгівлі на теренах Полаб’я та її вплив 
на політичний та економічний розвиток регіону. 

Територія Полаб’я розташована на межі Західної та 
Центрально-Східної Європи, в межах басейнів річок, що 
впадають до Балтійського й Північного морів. Таким чином, 
водні шляхи сполучення пов’язували полабських слов’ян з 
балтійською торгівлею. Водночас, у Полаб’ї існували й 
сухопутні торгові шляхи, які вели до кордонів Франкської 
імперії. У VIII–ІХ ст. зовнішня торгівля полабських слов’ян 
розвивалася в тісному зв’язку із скандинавсько-слов’янською, 
фризькою та франкською торгівлею. 

Вже від VI ст. н.е. полабські слов’яни вели торгівлю з 
норманами. Її предметом були сіль, оброблений бурштин і 
залізні остроги з Полаб’я та елементи озброєння й золоті 

                                                                                                                           
135 Слаский К. Экономические отношения западных славян со Скандинавией 

и другими прибалтийскими землями в VІ–ІХ веках / Казимир Слаский // 
Скандинавский сборник. – Таллин, 1963. – Т. VI. – С. 61–95. 

136 Wachowski K. Kultura Karolińska a Słowiańszczyzna zachodnia / Krzysztof 
Wachowski // Studia archeologiczne. – Wrocław, 1992. – Т. XXIII. – 127 s. 

137 Turasiewicz A. Dzieje polityczne Obodrzyców: od IX wieku do utraty 

nipodległości w latach 1160–1164 / Adam Turasiewicz. – Kraków, 2004. – S. 38. 
138 Herrmann J. Austausch und Handel / Joachim Herrmann / Hrsg. von Joachim 

Herrmann // Die Slawen in Deutschland. Geschichte und Kultur der slawischen 

Stämme westlich von Oder und Neiße vom 6. Bis 12. Jahrhundert. – Berlin, 1985. – 
S. 126–152. 

139 Рудь М. До питання про генезис міст у полабсько-прибалтійських слов’ян 
в епоху раннього середньовіччя / Микола Рудь // Вісник Київського 

державного університету ім. Т. Г. Шевченка. Серія Історичні науки. – К., 1990. – 

Вип. 32. – С. 70–76, та ін. праці. 



52 

прикраси зі Скандинавії140. Основним стимулом для розвитку 
скандинавсько-слов’янського торгового обміну були нестача 
солі, недорозвинутість обробки бурштину й виробництва 
острогів, надлишок продукції кольорової металургії у 
Скандинавії та налагоджене виробництво острогів, надлишок 
солі й бурштину на території Полаб’я, за відсутності 
виробництва мечів і шоломів через низьку якість болотної 
руди141. Суб’єктами скандинавсько-слов’янської торгівлі 
виступали непрофесійні норманські купці, котрі щорічно, з 
15 травня до 15 серпня і з 15 вересня до 1 жовтня здійснювали 
подорожі до Полаб’я142. 

Розвиток скандинавсько-полабської торгівлі відбувався у 
декілька етапів. Перший тривав від VI до кінця VIII ст., другий – 
від ІХ до середини Х ст.143. Кожний з цих етапів мав декілька фаз. 
VIII ст. хронологічно відповідає останній фазі першого етапу, 
для якої властива майже повна відсутність археологічних 
свідчень скандинавсько-полабської торгівлі144. К. Сласький 
пов’язував це з внутрішніми конфліктами у прошарку родових 
старійшин скандинавського та полабо-слов’янського суспільств, 
викликаними формуванням державності145. Однак, на нашу 
думку, ближчим до істини був Я. Жак, який уважав, що занепад 
торгових контактів між норманами та полабськими слов’янами 
у VІІІ ст. був наслідком розквіту фризької торгівлі у 
Балтійському морі146. Фризькі професійні купці запропонували 
норманам сіль (щоправда, дорогу, через що скандинави з 
Ґотланду, Ютландії та Борнгольму почали купувати її у Нижній 
Саксонії й Тюрингії147) і поєднали Скандинавію з долиною 
Рейну, де знаходилися передові у всій Північно-Західній Європі 
центри продукції скляних, металевих, дерев’яних, керамічних 

                                                           
140 Żak J. Studia nad kontaktami handlowymi... – S. 265; Слаский К. 

Экономические отношения западных славян... – С. 68. 
141 Żak J. Studia nad kontaktami handlowymi... – S. 261. 
142 Ibid. – S. 278. 
143 Слаский К. Экономические отношения западных славян... – С. 90–91. 
144 Żak J. Studia nad kontaktami handlowymi... – S. 270. 
145 Слаский К. Экономические отношения западных славян... – С. 68. 
146 Żak J. Studia nad kontaktami handlowymi... – S. 283. 
147 Ibid... – S. 262. 



53 

та текстильних виробів (в тому числі й предметів розкоші)148. Як 
наслідок, у VIII ст. скандинавсько-слов’янські торгові відносини 
перестали бути вигідними для норманських купців149. 

Що ж до самих фризів, то вони були посередниками між 
Франкською державою і народами, які проживали на берегах 
Балтійського моря. Франкська держава, в свою чергу, була 
посередником у постачанні хутра, воску і рабів ісламським 
народам150. Таким чином, фризькі купці могли запропонувати 
норманам і слов’янам франкські та арабські товари, зокрема, 
скло, зброю та прикраси. Натомість їм були потрібні хутра, віск 
та раби. Все це фризам могли запропонувати як слов’яни, так і 
нормани151. 

У першій половині VII ст. основний потік фризької торгівлі 
був спрямований до Скандинавії та теренів проживання пруссів, 
й оминав північно-західних слов’ян через конкуренцію 
франкських купців. Проте, вже від середини VIII ст. на 
формування товарообігу почала впливати й фризько-
слов’янська торгівля152. У цей час основні шляхи торгового 
обміну вели від гирла р. Ейдер (впадає до Північного моря), 
через долини р. Треене і Рейде до торгового поселення Хайтхабу 
(Хедебю), звідки – на Уппланд або на острів Ґотланд153. Події 
804 р., коли Карл Великий передав Нордальбінгію (Західну 
Гольштинію) під управління ободритів154, мали би кардинально 
змінити місце останніх у фризькій торгівлі. Адже ободрити 
отримали вихід до Північного моря і контроль над частиною 
фризького торгового шляху. Внаслідок цього, у 804–808 рр. 

                                                           
148 Ibid; Verhulst A. Craft and industrial production / Adriaan Verhulst // The 

New Cambridge Medieval History. – New York, 1995. – Vol. 2. – P. 501–503. 
149 Прибуток непрофесійного норманського купця складав 15–25%, в той час, 

як, наприклад, професійні пізньоримські купці мали прибуток бл. 50% (Див.: 

Żak J. Studia nad kontaktami handlowymi... – S. 279). Можна припустити, що 

прибуток професійних фризьких купців також складав бл. 50%. 
150 Слаский К. Экономические отношения западных славян... – С. 67. 
151 Żak J. Studia nad kontaktami handlowymi... – S. 253. 
152 Ibid. – S. 260. 
153 Слаский К. Экономические отношения западных славян... – С. 67. 
154 Annales regni Francorum inde AB A. 741. us Que AD A. 829 qui dicuntur 

Annales Laurissenses maiores / post editorem G. H. Perzil ; recognovit Fridericus 

Kurze // Scriptores rerum Germanicarum in usum scholarum ex Monumentis 

Germaniae Historicis separatium editi. – Hannoverae, 1895. – P. 118. 



54 

торговий шлях, очевидно, змістився на південь: зі 
скандинавських портів до Рерика. А це, в свою чергу, не могло 
не спричинити переорієнтації фризьких купців на торгівлю з 
полабськими слов’янами155 навіть за умови, що торгове 
поселення все ще зберігало данський характер і формально 
належало данському конунгу156 (привезені до Рерика з Данії чи 
Швеції норманські товари не могли конкурувати з аналогічною 
продукцією чи, тим більше, сировиною з навколишніх 
слов’янських земель). Такі зміни, зрозуміло, не задовольняли 
данців, що й могло стати справжньою причиною походу короля 
Ґодофрида на ободритів у 808 р. Під час цього походу данці 
зруйнували Рерик (незважаючи на те, що мешканці цього 
торгового центру платили їм данину), а усіх купців данський 
король Ґодофрид перевіз з Рерика до Хайтхабу157. Тож 
знищення Рерика мало характер торгової блокади, метою якої 
було недопущення торгового обміну, особливо, постачання 
зброї до слов’янських країв158. Унаслідок цих подій у ІХ ст. 
фризи знову почали оминати західнослов’янські береги159, а 
Хайтхабу залишив далеко позаду тепер вже ободритський 
Рерик160. 

У ІХ ст. торгові контакти Скандинавії з Полаб’ям поступово 
відновилися. Слов’яни в цей час познайомилися з технікою 

                                                           
155 В історіографії немає єдиної думки стосовно походження назви та 

етнічної приналежності жителів Рерика (докладныше про це питання див. у 

праці: Войтович Л. Князь Рюрик / Леонтій Войтович. – Біла Церква, 2014. – 

(Серія “Славетні постаті Середньовіччя”. – Вип. 4). – С. 58). Проте, найбільш 
переконливою виглядає версія Леонтія Войтовича, відповідно до якої Рерик був 

заснований данським конунгом Рюриком наприкінці VIII ст., а вже згодом 
захоплений ободритами. 

156 Таку версію не можна відкидати, адже під 808 р. “Аннали Королівства 

франків” повідомляють, що мешканці Рерика сплачували данському конунгу 
Ґодофриду данину (див.: Annales regni Francorum inde AB A. 741. us Que AD A. 

829 qui dicuntur Annales Laurissenses maiores. – P. 126). 
157 Ibid. – P. 126. 
158 Labuda G. Fragmenty dziejów Słowiańszczyzny Zachodniej / Gerard 

Labuda. – Poznań, 1971. – T. 2. – S. 115. 
159 Żak J. “Importy” skandynawskie... – S. 27. 
160 Слаский К. Экономические отношения западных славян... – С. 70; 

Войтович Л. Князь Рюрик... – С. 58. 



55 

будівництва кораблів з кілем161, що дозволило їм плавати до 
Бірки й Хайтхабу162. Загалом же, до 890 р. торгівлю здійснювали 
непрофесійні чи напівпрофесійні слов’янські купці та шведські 
купці з Бірки163. Наприкінці ІХ ст. на шляху між Вагрією та 
Хайтхабу з’явились непрофесійні ободритські купці164. 
Полабські слов’яни експортували кераміку й продукти ремесла, 
а нормани – продукцію металургії та різноманітні товари із 
Західної Європи165. Очевидно, останні й були основним 
предметом торгівлі з боку Скандинавії. Адже частка 
норманських імпортів у полабських скарбах ІХ ст. становить 2–
5%166 (при цьому, всі норманські імпорти походять не зі 
Скандинавського, а з Ютландського півострова167). Характерно, 
що поширення скандинавських предметів у прибалтійській 
частині Полаб’я (за винятком Вагрії) співпадає з поширенням 
каролінзьких товарів, що вказує на надходження останніх зі 
Скандинавії168. Таким чином, у ІХ ст. нормани виступали в ролі 
посередника, завдяки якому предмети каролінзької культури 
потрапляли до прибалтійських регіонів Полаб’я. 

Упродовж VIII–ІХ ст. основним напрямом сухопутної торгівлі 
полабських слов’ян були території Франкської імперії. 
Франкська торгівля заповнила нішу остгото- гепідо- та 
тюринзько-західнопоморського торгового обміну169. Вже від 
VI ст. н.е. на тюринзько-надодерському шляху запанували 
“франкські” купці, котрі, зазвичай, були римлянами або 
євреями170. У VIII ст. вони їздили до Помор’я за бурштином, 

                                                           
161 Слаский К. Экономические отношения западных славян... – С. 77. На 

слов’янському березі Балтійського моря знайдені рештки човнів цього періоду, 

котрі більшість німецьких дослідників трактувала, як вікінзькі, натомість 
польських – як зроблені на зразок вікінзьких (див.: Labuda G. Fragmenty dziejów 

Słowiańszczyzny Zachodniej... – S. 117). 
162 Слаский К. Экономические отношения западных славян... – С. 91. 
163 Żak J. “Importy” skandynawskie... – S. 29. 
164 Ibid. – S. 30. 
165 Слаский К. Экономические отношения западных славян... – С. 91. 
166 Żak J. “Importy” skandynawskie... – S. 15. 
167 Ibid. – S. 28. 
168 Wachowski K. Kultura Karolińska a Słowiańszczyzna zachodnia... – S. 110. 
169 Żak J. Studia nad kontaktami handlowymi... – S. 262–263. 
170 Ibid. – S. 254. 



56 

воском і рабами171. Упродовж ІХ ст. франкські купці, ймовірно, 
успішно вели торгівлю із західними ободритами, адже у Вагрії в 
цей час спостерігалась значна кількість імпортних (а не 
реімпортних) франкських товарів172. Очевидно, саме торгівля 
стала стимулом до створення мережі сталих доріг на 
ободритських землях173. У ІХ ст. тут з’явились мости, на зразок 
дерев’яного мосту на озері Тетерів (поблизу сучасного 
м. Тетеров у федеральній землі Мекленбург–Передня 
Померанія, ФРН), довжиною 750 м174, що значно полегшило 
перехід через річки й болота. Існувала й прикордонна торгівля 
франків і саксів зі слов’янами, що відбувалася на ярмарках у 
межах спеціально збудованих тимчасових укріплень, котрі після 
завершення торгів розбирали175. 

Важливим джерелом до вивчення франко-слов’янської 
торгівлі є “Капітулярій з Діденхофен”, виданий Карлом 
Великим у 805 р.176. Як видно з наведеного нижче уривку, §7 

                                                           
171 Żak J. Studia nad kontaktami handlowymi... – S. 254. 
172 Wachowski K. Kultura Karolińska a Słowiańszczyzna zachodnia... – S. 111. 
173 Turasiewicz A. Dzieje polityczne Obodrzyców... – S. 39. 
174 Ibid. – S. 39; Hensel W. Słowiańszczyzna wczesnośredniowieczna. – S. 528–530. 
175 Grzegorzewski J. Z kresów połabskich... – S. 24. 
176 “§7. De negotiatoribus qui partibus Sclavorum et Avarorum pergunt, quousque 

procedure cum suis negotiis debeant: id est partibus Saxoniae usque ad Bardaenowie, 

ubi praevideat Hredi; et ad Schezla, ubi Madalgandus praevideat; et ad Magadoburg 

praevideat Aito; et ad Erpesfurt praevideat Madalgandus; et ad Halazstat praevideat 
item Madalgandus; ad Foracheim et ad Breemberga et ad Ragenisburg praevideat 

Audulfus, et ad Lauriacum Warnarius. Et ut arma et brunias non ducant [in locis illis] 
ad venundandum; quod si inventi fuerint portantes, ut omnis substantia eorum 

auferatur ab eis, dimidia quidem pars partibus palatii, alia vero medietas inter 

[comitem et inventorem diuidatur et inter iamdictum missum] iamdictos missos et 
inventorem dividatur”. (“§7. Стосовно купців, котрі йдуть від земель слов’ян та 

аварів, то вони повинні з’являтися зі своїми справами: що є від земель Саксонії 
вгору – до Бардовіка, де наглядає Греді; і до Схезли, де Мадальґанд наглядає; і до 

Маґдебурга (де) наглядає Аіто, і до Ерфурта (де) наглядає Мадальґанд; і до 

Халаштату, де також Мадальґанд наглядає; до Форхейма і до Бамберґа, і до 
Реґенсбурґа (де) наглядає Аудильф, і до Лорха (де наглядає) Варнарій. І щоб не 

брали зброї і обладунків [у тих місцях] на продаж; бо, якщо будуть знайдені, 

несучи з собою (зброю і обладунки), кожна їхня річ буде забрана від них; 
половина цих речей буде віддана палацу, а решта буде поділена між графом 

(чиновником) і тим, хто це виявив”). Текст джерела поданий за виданням: 
Monvmenta Germaniae Historica inde ab anno Christi quingentesimo vsqve ad 

annvm millesimvm et quingentesimvm / edidit societas aperendis fontibvs rervm 

Germanicarvm medii aevi. – Legvm section II. Capitvlaria regvm Francorvm / denvo 



57 

цього документу визначав для купців, котрі приходили зі 
слов’янських та аварських країв, дев’ять пунктів на лінії від 
Нижньої Ельби до Дунаю (Бардовік, Схезла, Магдебург, Ерфурт, 
Галашлат, Форгайм, Бабберг, Регенсбург і Лауріакум)177, де вони 
могли вести торгівлю під наглядом франкських урядовців. 
Імператор, під страхом конфіскації майна, також забороняв 
згаданим купцям брати на продаж зброю та обладунки178. Цей 
документ дуже суперечливо трактували польські історики. Ян 
Ґжеґожевський пов’язував капітулярій з наддунайською 
торгівлею179. На його думку, тут йдеться про слов’янських і 
аварських купців, яким заборонили вивозити з Франкської 
імперії зброю та обладунки180. Юзеф Відаєвич181, Ґерард 
Лябуда182, Генрик Ловмянський183 та Єжи Стшельчик184 також 
вважали, що тут йде мова про заборону вивозу зброї. Останні 
двоє, щоправда, прийшли до висновку, що Капітулярій 805 р. 
стосується франкських купців, котрі вирушали на слов’янські 
землі185. 

                                                                                                                           
edidit Alfredvs Boretivs. – Hannoverae, 1883. – Tomvs Primvs. – P. 123 (у квадратних 
дужках – вставки з інших списків документа; у звичайних дужках – вставки 

автора). 
177 Певний час в історіографії було прийнято пов’язувати ці торгові пункти із 

Сорабським лімесом (див.: Нидерле Л. Славянские древности / Любор Нидерле ; 

[пер. с чешск. Т. Ковалевой и М. Хозанова ; ред. А. Монгайта; предисловие 

П. Третьякова]. – Москва, 1956. – С. 104; Strzelczyk J. Po tamtej stronie Odry: dzieje i 
upadek Słowian połabskich / Jerzy Strzelczyk. – Warszawa, 1968. – S. 50). Однак 

подальші дослідження привели Є. Стжельчика до заперечення цієї тези, адже §7 
“Капітулярію з Діденхофен” нічого не говорить про політичний кордон, а 

“limes Sorabicus” вперше згадується у Фульдських аналах тільки у середині ІХ ст. 

(див.: Strzelczyk J. Słowianie i Germanie w Niemczech środkowych we wczesnym 
średniowieczu / Jerzy Strzelczyk. – Poznań, 1976. – S. 170). 

178 З документу, щоправда, незрозуміло, заборонялося вивезення чи ввезення 
зброї на територію Франкської імперії.  

179 Grzegorzewski J. Z kresów połabskich... – S. 8. 
180 Ibid. – S. 25. 
181 Widajewicz J. Serbowie nadłabscy / Józef Widajewicz. – Kraków, 1948. – S. 18. 
182 Labuda G. Fragmenty dziejów Słowiańszczyzny Zachodniej... – S. 115. 
183 Łowmiański H. Podstawy gospodarcze formowania się państw słowiańskich / 

Henryk Łowmiański. – Warszawa, 1953. – S. 224. 
184 Strzelczyk J. Słowianie i Germanie w Niemczech środkowych... – S. 170. 
185 Łowmiański H. Podstawy gospodarcze formowania się państw 

słowiańskich... – S. 224; Strzelczyk J. Słowianie połabscy / Jerzy Strzelczyk. – Poznań, 

2002. – S. 50. 



58 

Виходячи з тексту Капітулярію можна припустити, що у 
полабських слов’ян вже на початку ІХ ст. були свої купці, котрі 
здійснювали мандрівки до прикордонних областей Франкської 
імперії (Саксонії і Тюрингії). §7 цього документу був, швидше за 
все, спрямований на захист франкської торгівлі, адже 
обмеження слов’янських і аварських купців у пересуванні 
Франкською імперією змушувало їх продавати і купувати 
товари за такою ціною, яку встановлювали франкські купці у 
згаданих торгових пунктах (остання могла бути суттєво вищою 
від середньої ринкової ціни в імперії). Відкритим залишається 
питання заборони торгівлі зброєю та обладунками. Ю. Відаєвич, 
говорячи про заборону на вивіз франкської зброї, пов’язував це 
положення з підготовкою походу на полабських слов’ян 806 р.186. 

Отже, розвиток торгових відносин на території Полаб’я у 
VIII–ІХ ст. відбувався в контексті скандинавсько-, фризько- та 
франко-слов’янської торгівлі. До початку ІХ ст. левову частку 
слов’янського експорту складали сіль, продукти мисливства 
(хутра) та бортництва (мед і віск), тобто, в експорті домінував 
первинний (сировинний) сектор економіки. Експорт залізних 
острогів до Скандинавії був швидше винятком з цього правила і 
суттєво не вплинув на розвиток торгівлі. Водночас, існування 
торгових шляхів на території Полаб’я і діяльність тут 
франкських, норманських та фризьких купців вже у VIII ст. 
створювали сприятливі умови для розвитку ремесла. Як 
наслідок, від ІХ ст. спостерігалося зростання експорту готових 
виробів з Полаб’я, чи не єдиним споживачем яких були 
нормани. Основними предметами імпорту були зазвичай 
західноєвропейські товари (мечі й прикраси), рідше – 
скандинавські. Слов’яни, що жили на березі Балтійського моря, 
певний час змагалися з норманами за право торгувати з 
фризами, однак у ІХ ст. скандинави перемогли й 
прибалтійським слов’янам довелося прийняти їхнє 
посередництво. Слов’яни ж південного Полаб’я вели 
безпосередню торгівлю з франками, що засвідчує §7 
“Капітулярію з Діденхофену” (805). 

 

                                                           
186 Widajewicz J. Serbowie nadłabscy... – S. 18. 



59 

SCANDINAVIAN-, FRISIAN- AND FRANCO-SLAVIC  
TRADE ON THE TERRITORY OF POLABYA (VIII–

IX CENTURIES) 
 

Rostyslav VATSEBA 
The Ivan Franko National University of Lviv 

 

The article elucidates the scandinavian-, frisian- and franco-slavic trade 
relations in the VIII-th and IX-th centuries in the context of trade 
development on the territory of Slavic Polabya. The author determines the 
subject of polabyan export and import, retraces reciprocal influences 
between the trade and political and economic development of the region. 

Key words: Polabya, trade, the Polabian Slavs, the Normans, the Frisians, 
the Franks. 



60 

УДК 929.52 
 

ДИСКУСІЇ ПРО ПОХОДЖЕННЯ  
ЛІТОПИСНОГО КНЯЗЯ РЮРИКА 

 
Наталія РАЙТАРОВСЬКА 

Львівський національний університет імені Івана Франка 
 

У статті розглянуто версії походження літописного князя Рюрика. 
На основі сучасних досліджень, а також даних археології підтримано 
гіпотезу Фрідріха Крузе, який ототожнив Рюрика з Рориком 
Ютландським. 

Ключові слова: літописний Рюрик, вікінги, Рорик Ютландський, 
Скольдунги, саги про древні часи, ободрити, Фризія. 

 

Літописний Рюрик по нині залишається однією із 
найдискусійніших осіб у світовій історіографії. Вчені ламають 
голови над його походженням вже понад триста років, але 
проблема ще дуже далека від свого завершення через 
недостатню джерельну базу, основу якої становлять саги та 
хроніки франкських королів. Походження Рюрика торкалося 
чимало вчених187, які висували різні версії походження князя, аж 

                                                           
187 Крузе Ф. О происхождении Рюрика / Фридрих Крузе // Журнал 

Министерства Народного Просвещения. – 1836. – № 1. – Январь. – С. 43–73; 
Thomsen V. Ancient Russia and Scandinavia and Origin of the Russian State / 

William Thomsen. – Oxford ; London. – 1877. – 245 p.; Грушевський М. Історія 
України-Руси / Михайло Грушевський. – К., 1994. – Т. І : До початку ХІ віка. – 

649 с.; Беляев Н. Рорик Ютландский и Рюрик Начальной Летописи / Николай 

Беляев // Seminarium Kondakowinum. – Praha, 1929. – Т. ІІІ. – S. 215–270; 
Мошин А. Варяго-русский вопрос / Алексей Мошин // Slavia. – 1931. – Т. Х. – 

С. 109–136, 343–379; Ловмянский Г. Рорик фрисландский и Рюрик 
новгородский / Генрик Ловмянский // Скандинавский сборник.  – 1963. – 

Вып. 7. – С. 221–249; Ловмянский Г. Русь и норманны / Генрик Ловмянский. – 

Москва, 1985. – С. 127; Рыдзевская Е. Древняя Русь и Скандинавия в Х – первой 
половине ХІІІ века / Елена Рыдзевская. – Москва, 1978. – С. 166–168; Рыбаков Б. 

Киевская Русь русские княжества ХІІ–ХІІІ вв. / Борис Рыбаков. – Москва, 1982. – 

С. 286; Фроянов И. Исторические реалии в летописном сказании о призвании 
варягов / Игорь Фроянов // Вопросы истории. – 1991. – № 6. – С. 3–15; 

Свердлов М. Rorik (Hroekr) I Gordum / Михаил Свердлов // Восточная Европа в 
древности и средневековье. Чтения памяти В. Пашуто. – Москва, 1994. – С. 36–40; 

Войтович Л. Генеалогія династій Рюриковичів та Гедиміновичів / Леонтій 

Войтович. – К., 1992. – 199 с.; Войтович Л. Князівські династії Східної Європи 



61 

до заперечення його існування взагалі, вважаючи вставку в 
“Повісті минулих літ” звичайною літописною легендою, яку 
написали на замовлення Володимира Мономаха. 

Згідно із повідомленням “Повісті минулих літ”, Рюрик був 
запрошений у 862 р. до Ладоги, яка тоді була столицею Славії, 
значного племінного союзу словен, кривичів та чуді188. 
Археологи зафіксували на стику горизонтів Е2-Е1 грандіозну 
пожежу близько 860 р., внаслідок якої згоріла чи не вся Ладога. 

                                                                                                                           
(кінець ІХ – початок ХVI ст.): склад, суспільна та політична роль : Історико-

генеалогічне дослідження / Леонтій Войтович. – Львів, 2000. – 649 с; Войтович Л. 
Княжа доба на Русі: портрети еліти / Леонтій Войтович. – Біла Церква, 2006. – 

784 с.; Войтович Л. Рюрик: легенды и действительность / Леонтий Войтович // 

Исследования по Русской истории и культуре : Сб. ст. к 70-летию професора 
И. Я. Фроянова. – Москва, 2006. – С. 111–121; Войтович Л. Правлячі династії 

Європи / Леонтий Войтович, Олександр Целуйко. – Біла Церква, 2008. – 464 с.; 
Войтович Л. Вікінги у Центрально-Східній Європі: загадки Ладоги і Пліснеська / 

Леонтій Войтович // Археологічні дослідження Львівського університету. – 

Львів, 2009. – Вип. 12. – С. 79–101; Войтович Л. Загадки вікінгів: Ладога і 
Пліснеськ. Продовження дискусії на межі ХХ і ХХІ століть / Леонтій 

Войтович // Україна: культурна спадщина, національна свідомість, 
державність. – Львів, 2011. – Вип. 20 : Actes testantibus : Ювілейний збірник на 

пошану Леонтія Войтовича. – С. 142–188; Войтович Л. Походження династії 

Рюриковичів: нові штрихи до старих суперечок / Леонтій Войтович // Вісник 
Львівського університету. Серія історична. – Львів, 2013. – Вип. 48. – С. 3–35; 

Войтович Л. Князь Рюрик / Леонтій Войтович. – Біла Церква, 2014. – 120 с.; 

Пріцак О. Походження Русі. Стародавні скандинавські джерела (крім 
ісландських саг) / Омелян Пріцак. – К., 1997. – Т. І. – 1080 с; Франклин С. Начало 

Руси (750–1200) / Саймон Франклин, Джонатан Шепард ; под. ред. 
Д. Буланина. – Санкт-Петербург, 2000. – 624 с.; Лебедев Г. Эпоха викингов в 

Северной Европе / Глеб Лебедев. – Санкт-Петербург, 2005. – 658 с.; Сахаров А. 

Рюрик, варяги и судьбы российской государственности / Андрей Сахаров // 
Сборник Русского исторического общества. – Москва, 2003. – Т. 8 : 

Антинорманизм. – С. 9–17; Пчелов Е. Рюрик (Серия “Жизнь замечательных 
людей”) / Евгений Пчелов. – Москва, 2010. – 336 с.; Пчелов Е. Был ли 

древнерусский Рюрик Рориком ютландским? / Евгений Пчелов // Вопросы 

истории. – 2012. – № 10. – С. 97–109; Чернов А. В старой Ладоге найден герб 
Рюрика? /Андрей Чернов [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 

www.chernov-trezin.narod.ru/GerbRurika.htm; Гедеонов С. Варяги и Русь / 

Степан Гедеонов. – Москва, 2011. – 354 с.; Повесть временних лет / пер. с 
древнерусского Д. С. Лихачева, О. В. Творогова ; коммент. А. Г. Боброва, 

С. Л. Николаева, А. Ю. Чернова при участии А. М. Введенского и 
Л. В. Войтовича. – Москва, 2012. – 512 с. 

188 Спадщина поколінь. Прадавні українські літературні пам’ятки / упоряд. 

О. Мукомела. – К., 2002. – С. 92. 



62 

Це збігається із повідомленням “Повісті минулих літ”, а в таке 
співпадіння важко повірити. Отже, тут виступає на перший 
план центральне питання – хто ж Рюрик за своїм походженням? 
Припущень із цього приводу не бракує, але найвірогіднішою є 
версія професора Дерптського університету Фрідріха Крузе, за 
якою літописний Рюрик належав до бічної гілки данської 
династії Скольдунгів і відомий у західних джерелах, як Рорик 
Ютландський (жив у той самий час, що і варязький князь 
Ладоги й теж відзначався притаманною всім вікінгам 
схильністю до експансіонізму)189. Сьогодні більшість дослідників 
підтримує цю гіпотезу, адже на її користь свідчать не лише 
писемні та археологічні джерела, а й лінгвістичні і топонімічні. 
Зазначимо, що деякі російські історики відкидають важливість 
лінгвістичних та топонімічних джерел при вивченні певної 
історичної особи, вважаючи їх недостатньо вірогідними, щоб на 
них можна було покластися. Але ж лише завдяки сукупності всіх 
можливих джерел ми можемо впевнено доводити ті чи інші 
факти. На такий підхід до історії давно перейшла західна 
історіографія, яка цілком справедливо твердить, що неважливих 
джерел не буває, так само, як і об’єктивних. 

Одним із доказів скандинавського походження літописного 
князя Рюрика є скандинавська етимологія не лише його імені, а 
й імен Олег, Ігор, Ольга та назви Русь, що довели провідні світові 
лінгвісти. Ім’я Рюрик зафіксовано численними писемними та 
археологічними джерелами: його носив дід Гамлета, трагічну 
історію якого розповів Саксон Граматик. 

Також існують рунічні написи цього імені190. Ім’я Рюрик 
походить від староскандинавського Hrorekr–Hrerekr, а Hrorekr від 
hrodr – перемога і rikr – могутній, славний, тобто – непереможний 
воїн. Варто зауважити, що сучасні противники скандинавського 
походження імені Рюрик не беруть до уваги дослідження 

                                                           
189 Докладну добірку західних джерел, де згадується Рорик Ютландський 

див.: Николаев С. Рерик Ютландский: материалы к биографии / С. Николаев // 
Повесть временних лет. – Москва, 2012. – С. 469–475. 

190 Elton O. The First nine book of the Danish history of Saxo Grammaticus / 
Oliver Elton. – London, 1894 [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 

http://ulfdalir.ru/sources/42/501/503; Мельникова Е. Скандинавские 

рунические надписи / Е. Мельникова. – Москва, 2001. – 254 с. 



63 

лінгвістів, що добре ілюструє вибірковий список використаної 
ними літератури191. 

Перейдемо до розгляду версій походження Рюрика. Варто 
зауважити, що такі класики російської історіографії, як Сергій 
Соловйов та Василь Ключевський не заперечували 
скандинавського походження Рюрика та ролі варягів в історії 
Русі. Хоча в тодішній Російській імперії було чимало 
прихильників антинорманізму, влада поблажливо ставилася до 
норманістів, не перешкоджаючи їхній науковій роботі. Навпаки, 
заохочувались дискусії норманістів та антинорманістів, що, 
безперечно, сприяло кращому вивченню теми. На нашу думку, 
саме у ХІХ – першій половині ХХ ст. було здійснено одні з 
найкращих досліджень походження Рюрика. Одна з таких робіт 
належить вченому-емігрантові Миколі Беляєву. Вона не 
втратила своєї актуальності досі, позаяк спирається на значну 
джерельну базу, яка сьогодні практично недоступна 
вітчизняним історикам192. Простеживши хронологію діяльності 
Рорика Ютландського та літописного Рюрика, історик дійшов 
висновку, що це одна й та сама особа, значно доповнивши 
аргументи Ф. Крузе, робота якого була написана приблизно на 
сто років раніше, ніж стаття М. Беляєва. Упродовж такого 
довгого відтинку часу історію вікінгів вивчили значно краще, 
що дало змогу вченому заперечити аргументи противників 
данського походження Рюрика. 

Після Другої світової війни в Радянському Союзі міцні 
позиції зайняв антинорманізм, який був вигідний для партійної 
ідеології. Ситуація не змінилась і сьогодні – більшість 
дослідників дотримуються старих версій Степана Гедеонова та 
Вадима Віллінбахова стосовно походження Рюрика. С. Гедеонов 
висунув версію, що літописний князь походить із племені 
ободритів, спираючись на тотожність імен Рюрик та Раpor 
(сокіл)193. Теорію С. Гедеонова розвинув Всеволод Меркулов, 

                                                           
191 Див.: Фомин В. Варяги и варяжская Русь. К итогам дискуссии по 

варяжскому вопросу / Вячеслав Фомин. – Москва, 2005. – 342 с. 
192 Беляев Н. Рорик Ютландский... – S. 215–270. 
193 Докладніше див.: Гедеонов С. Варяги и Русь... – 354 с. 



64 

опираючись на т. зв. мекленбурзьку легенду194 (серед 
українських дослідників її підтримує Петро Толочко195). 
Аргументи прихильників цієї теорії ґрунтуються на давніх 
зв’язках між Росією та Мекленбургом, а також на легенді, яку 
розповів французький письменник Ксав’є Марм’є російському 
письменникові Володимиру Чивіліхіну. Згідно з нею, у князя 
ободритів Годлава було троє синів – Рюрик (миролюбний), 
Сівар (переможний), Трувар (вірний), які стали князювати у 
Новгороді, Ізборську та Білоозері196. Але інформація, яку 
подають Василій Татіщев, Йоакимівський літопис та 
мекленбурзькі генеалоги стосується XVI–XVIII ст., тож, швидше 
за все, це проста легенда (свого часу її розвінчав Андрій Чернов). 

Крім того, ободритська версія походження Рюрика не має під 
собою значного наукового підґрунтя, позаяк, по-перше, 
Скольдунги почали активно розвивати зв’язки з ободритами вже 
з другої половини ІХ ст. – Гаральд Синьозубий навіть одружився 
на доньці ободритського князя Мстивоя; по-друге, у ІХ ст. 
населенню Ладоги було значно вигідніше запросити до себе 
данського правителя, який був добре обізнаний із військовою 
справою та торгівлею, і міг захистити від шведських варягів; по-
третє, ободрити тоді оборонялися від наступу тих же вікінгів та 
Людовіка Німецького, тому не мали змоги відправляти своїх 
князів для управління іншими країнами (згодом ободрити 
опинилися в залежності від данів, а потім їх підкорив німецький 
імператор Оттон І). 

Остаточно ободритську гіпотезу походження Рюрика 
спростувала знахідка археологами Староладозької археологічної 
експедиції 2008 р. його можливого герба. Опираючись на значну 
історіографічну та джерельну базу, А. Чернов довів, що гербом 
Рюрика був сокіл, що має аналог серед англійських монет другої 
половини Х ст. представника династії Скольдунгів Олафа 
Гуфритсона, на якій теж зображено сокола197. 

                                                           
194 Меркулов В. Немецкие генеалогии как источник по варяго-русской 

проблеме / Всеволод  Меркулов // Сборник Русского исторического общества. – 
Москва, 2003. – Т. 8 : Антинорманизм. – С. 133–145. 

195 Толочко П. Київська Русь / Петро Толочко. – К., 1996. – 238 с. 
196 Пчелов Е. Рюрик... – С. 100–101. 
197 Чернов А. В старой Ладоге найден герб Рюрика? ...: www.chernov-

trezin.narod.ru/GerbRurika.htm 



65 

На срібній підвісці Х ст. із Гнездова також зображено сокола 
(цікаво, що на грудях обох соколів зображено молот). А. Чернов 
уважає, що цей молот був символом одного з найшанованіших 
богів скандинавів Тора, тож скандинавське походження знахідки 
незаперечне. Також дослідник проаналізував гіпотезу 
походження Рюрика з племені ободритів, яка ґрунтується на 
виведенні його імені від ободритського Рарог (сокіл) – так 
називалося головне місто балто-словянських племен. Однак 
Рериком данці називали Мекленбург, позаяк він розташований 
на території колишнього острова, де було дуже багато тростини 
(данці називали її рерик, натомість ободритів – ререгами). 

Непереконливо виглядає висновок В. Віллінбахова, що 
варяги – це балтійські словяни, адже дослідник не спирається на 
серйозну джерельну базу та не наводить переконливих 
лінгвістичних доказів на свою користь198. Окрім того, 
прихильники ободритського походження Рюрика не взяли до 
уваги той факт, що археологічні сліди перебування ободритів 
на узбережжі відсутні. Якщо б вони пішли вглиб країни, то тут 
безперечно мусили залишитися сліди їхнього перебування. 

Майже всі наявні джерела вказують на те, що початково в 
Ладозі господарювали шведські варяги. Тож тут виглядає 
переконливою думка Михайла Свердлова, що ладозькій верхівці 
було вигідно запросити до себе на престол людину, яка б не 
мала тут жодних зв’язків, а отже, залежала б від неї. Але в той 
самий час Рюрика могли запросити й тому, що він був сином 
Хальвдана Старого, колишнього конунга Старої Ладоги. 
Дослідник також наводить цікаві аналогії з історії слов’янських 
племен, які теж запрошували до себе на князювання військових 
ватажків. Наприклад, так була створена держава Само199. 

На користь ототожнення літописного Рюрика та Рорика 
Ютландського свідчить одночасність їхнього життя, що добре 
ілюструють західноєвропейські джерела200. Згідно з 

                                                           
198 Виллинбахов В. Некоторые замечания о теории А. Стендера-Петерсена / 

Вадим Виллинбахов // Скандинавский сборник. – Талинн, 1968. – Вып. 6. – 
С. 127–139. 

199 Свердлов М. Rorik (Hroekr) I Gordum... – С. 36–40. 
200 Ксантенские анналы // Историки эпохи Каролингов / пер. с лат. 

А. И. Сидорова. – Москва, 1999. – С. 143–160; Свен Аггесен. Краткая история 

датских королей [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 



66 

повідомленнями франкських хронік, Рорик був правителем 
частини Фризії, яку одержав у спадок від свого батька Хальвдана 
Старого. У 826 р. Рорик разом із Гаральдом Клаком та його 
соратниками охрестився і на авдієнції Людовік Благочестивий 
затвердив за ним область Рустрингію у Фризії. 

Але незабаром Рорик посварився з королем і повернувся до 
звичного ремесла вікінгів – нападів на багаті поселення. У 850 р. 
йому вдалося захопити значний порт Фризії Дорестадт, й 
імператор Лотар був змушений повернути Рорикові його 
володіння, позаяк франкська імперія не могла допустити втрати 
важливого торговельного центру, який контролював чималу 
територію. Лотар навіть ув’язнив непокірного вікінга, але 
згодом відпустив його, після чого Рорик припинив свої напади. 

Зауважимо, що після 857 р. відомості про фризького 
маркграфа зникають із західних хронік і з’являються лише у 
873 р. Як ми пам’ятаємо, саме в 862 р., згідно “Повісті минулих 
літ”, словенські племена прикликали собі на княжіння Рюрика. 
Отже, маємо ще один аргумент на користь гіпотези Ф. Крузе та 
М. Беляєва. 

Чому ж Рорик залишив власні володіння у Фризії заради 
Альдейгюборга? Альдейгюборг – це скандинавська назва 
сучасного невеликого селища Старої Ладоги, що розташована 
на півночі Росії. Тоді це був визначний політичний та 
соціокультурний центр околишніх земель, ваги йому додавало 
те, що Альдейгюборг знаходився на перетині важливих 
торгівельних шляхів. На нашу думку, це було спричинено 
розоренням земель фризького володаря внаслідок 
протистояння з франкськими імператорами (цілком можливо, 
що в нього могла з’явитися думка взяти під контроль торгівлю зі 
Сходом через Стару Ладогу). 

Противники данського походження Рюрика твердять, що 
згадки про діяльність князя у “Повісті минулих літ” є лише у 
860-х роках, а потім є лише дата його смерті – 879 р. У цьому 

                                                                                                                           
http://ulfdalir.ru/sources/42/523; Роскилльская хроника // Древнейшие 

государства на территории СССР. – Москва, 2003. – С. 321–339; Annales Bertiniani. 
830–882 // Monumenta Germaniae Historica. – Hannover, 1837. – Т. I. – P. 419–515; 

Annales Fuldensis // Monumenta Germaniae Historica. – Hannover, 1891. – Р. 337–

415. 



67 

немає нічого дивного, позаяк у 863 та 867 рр. Рюрик здійснив два 
напади на володіння Лотаря, як помсту за те, що ще в 855 р. той 
знову забрав його володіння у Фризії. Але згодом, у 873 р., 
Рюрик присягнув на вірність Карлові Лисому, який допоміг 
йому повернути володіння у Фризії201. Хоча того ж таки 873 р. 
Рюрик присягнув на вірність і Людовикові Німецькому, після 
чого згадки про нього зникають. Уже в 882 р. аннали називають 
правителем Фризії племінника Рюрика Готфріда. Євген Пчолов 
уважає, що це пов’язано з тим, що в 882 р. Олег захопив Київ і 
вже не міг контролювати заморські володіння Рюрика202. 

Одним із найавторитетніших противників данського 
походження Рюрика був видатний польський славіст Генрик 
Ловмянський, за версією якого одночасно існувало два 
Рюрики203. Проте цей дослідник повністю заперечував 
повідомлення саг, вважаючи їх ненадійним джерелом. 
Звичайно, саги джерело суперечливе, але поєднуючи 
інформацію з них із іншими джерелами, можна вивести цілісну 
картину тодішньої ситуації, що доводять сучасні історичні 
праці. 

В основному Г. Ловмянський повторив аргументи своїх 
попередників, доповнивши їх твердженням, що експансії 
данських вікінгів на Схід перешкодили шведи. Непереконливим 
виглядає висновок дослідника, що фризьким купцям було 
невигідно прокладати собі нові шляхи до Ладоги, адже, перш за 
все, купці думали про своє особисте збагачення, а торгівля із 
землями Північно-Східної Європи та Арабським Сходом 
приносила їм значні прибутки204. Крім того, Г. Ловмянський не 
врахував знахідок фризької кераміки у Бірці та Старій Ладозі. 
Тогочасна Бірка була великим торгівельним та політичним 
центром, адже знаходилася на узбережжі Балтійського моря, яке 
належало тодішнім шведським правителям. Вона була тією 
ланкою, яка зв’язувала Швецію із зовнішнім світом. 

                                                           
201 Ксантенские анналы... – С. 143–160; Annales Fuldensis... – Р. 337–415. 
202 Пчелов Е. Рюрик... – С. 186. 
203 Ловмянский Г. Рорик фрисландский и Рюрик новгородский... – С. 221–249; 

Ловмянский Г. Русь и норманны... – С. 127. 
204 Там же. – С. 241.  



68 

Противником скандинавського походження Рюрика (попри 
визнання скандинавської етимології імені Рюрик та зв’язків 
династії Рюриковичів із скандинавським країнами) є також 
Олена Ридзевська. Проте вона не висунула своєї концепції, так 
як Г. Ловмянський чи інші історики205. 

Важливу інформацію подає і т. зв. Йоакимівський літопис, 
який дійшов до нас завдяки В. Татіщеву. Звичайно, 
антинорманісти заперечують будь-яку можливість існування 
літопису, але його вірогідність є досить великою. Не потрібно 
відкидати і той факт, що до нас дійшла лише незначна частина 
колишніх писемних джерел, втрачених через об’єктивні 
причини. Крім того, дослідники підтверджують, що В. Татіщев 
під час написання своєї “Історії Росії” користувався джерелами, 
які до нас не дійшли. Важливим аргументом на доказ 
автентичності Йоакимівського літопису є те, що дослідники 
ідентифікували річку Кумень із фінською Куммене. 

Противники Йоакимівського літопису вважають, що 
інформація про новгородського посадника Гостомисла є 
пізнішою вставкою, зробленою можливо і самим В. Татіщевим. 
Проте дослідники дійшли висновку, що ця розповідь занадто 
нетривіальна і має значний фолькорно-міфологічний ґрунт, 
щоб бути вставкою XVIII ст.206. А ободритська версія 
походження Гостомисла теж дуже суперечлива, позаяк у ІХ ст. 
джерела не згадують про такого ободритського князя. 

В. Татіщев пропонував свою версію походження Рюрика, 
згідно з якою той був онуком Гостомисла, сином Уміли. Проте 
це твердження немає вагомих підстав, тож Є. Пчолов 
справедливо вважає, що це особиста вставка В. Татищева, 
зроблена з патріотичних мотивів. Згідно із повідомленням з 
Йоакимового літопису, Умілі приснився сон, у якому із її живота 
виросло чудове дерево. Волхви, до яких звернувся стурбований 
Гостомисл, потрактували це як благу вістку, що віщує довголіття 
та могутність майбутнього роду Гостомисла. Варто зазначити, 
що сон Уміли має аналоги у скандинавських країнах, зокрема, 
схожий сон бачила дружина Хальвдана Чорного. Отже, в 
населення Альдейгюборга та Скандинавії був спільний 

                                                           
205 Рыдзевская Е. Древняя Русь и Скандинавия... – С. 166–168. 
206 Повесть временних лет... – С. 466–467. 



69 

фольклор. Можна припустити, що Рюрик одружився на Умілі, 
але той самий Йоакимівський літопис повідомляє, що його 
жінкою була Єфанда, донька урманського князя. Ми більше 
схиляємося до цього твердження, адже це був династичний 
шлюб, завдяки якому Рюрик здобув підтримку урманських 
варягів на чолі з братом Єфанди Олегом. Урманію ж сьогодні 
ототожнють із однією з областей Швеції. 

Якщо зіставити всі відомі нам джерела з Йоакимівським 
літописом, побачимо цілісну картину історії Північно-Східної 
Русі. У “Повісті минулих літ” про цей період якраз є дуже мало 
інформації207. На нашу думку, це не дивно, позаяк укладачі 
літопису не могли виставити в невигідному світлі засновника 
династії (за Йоакимівським літописом виходило, що Рюрик 
захопив владу силою і проти нього повстала місцева знать на 
чолі з Вадимом). Ігор Фроянов дійшов висновку, що Вадим 
Хоробрий був новгородським ватажком, а в його усуненні 
Рюриком не було нічого дивного – переможець завжди усував 
неугодних для себе противників208. 

Отже, найвірогідніше, що літописний Рюрик належав до 
династії Скольдунгів і мав володіння не лише в Східній Європі, 
а й у Західній. Він поводив себе як типовий вікінг, грабуючи 
багаті землі, або утверджуючись у них як повноправний 
правитель. 

 

THE DEBATE OVER THE ORIGIN  
OF THE CHRONICLE PRINCE RURIK 

 

Natalia RAJTAROVSKA 
The Ivan Franko National University of Lviv 

 

The article considers the version of the origin of the chronicle of Prinse 
Rurik. On the basic of current research and the information from 
archeological sourses supported the hypothesis of Proffesor F. Cruse, who 
believed that Rurik and Rauric Jutland is one persone.  

Keywords: chronicle Rurik, Vikihgs, Scyldings, Rauric Jutland, the sagas 
of ancient times, Obodrits, Frieze. 

                                                           
207 Повесть временних лет... – С. 17–19. 
208 Докладніше див.: Фроянов И. Мятежный Новгород. Очерки истории 

государственности, социальной и политической борьбы конца ІХ – начала 

ХІІІ столетия / Игорь Фроянов. – Санкт-Петербург, 1992. – 280 с. 



70 

УДК 2-9(4)"10" 
 

РОЗКОЛ ВСЕЛЕНСЬКОЇ ЦЕРКВИ 1054 р. ТА СПРОБИ 
ЙОГО ПОДОЛАННЯ В ЗАХІДНІЙ ЄВРОПІ 

 
Марія-Анастасія ГУСАР 

Львівський національний університет імені Івана Франка 
 

У статті висвітлено особливості сприйняття церковного розколу 
1054 р. в країнах Західної Європи ХІ–ХІІІ ст. Розглянуто спроби 
подолання церковного розколу на прикладі відносин між 
представниками Західної та Східної Церков, зокрема, скликання 
соборів, що мали на меті поновити церковну єдність. 

Ключові слова: Церква, церковний розкол, схизма, Східна Церква, 

Західна Церква, церковна єдність, церковні відносини. 
 

ХІ століття можна справедливо вважати переломним 
моментом не лише в історії Візантійської Церкви, але й усієї 
християнської релігії. Відомо, що саме в цьому столітті відбувся 
поділ Церкви на Східну й Західну. У липні 1054 р. кардинал 
Гумберт та його прибічники піддали анафемі 
Константинопольського патріарха Михаїла Керуларія. В тексті 
анафеми, накладеної кардиналом Гумбертом, архієпископом 
Амальфи Петром та дияконом Фрідріхом, Михаїла Керуларія 
звинувачено в тому, що він незаконно іменував себе патріархом, 
а в середовищі тих, хто підтримує його вчення, сіється багато 
кукілю єресі. В анафемі також зазначено, що патріарх Михаїл 
відмовився покаятись у помилках, забороняв відправляти Святу 
Месу в церквах та зачиняв храми латинян, називаючи їх 
“опрісниками”209. Зазначимо, що закриття латинських храмів у 
Константинополі дослідники трактують як відповідь на схожі дії 
з боку Риму, адже, на думку самого Керуларія, грецький обряд в 
Італії намагались замінити латинським210. 

                                                           
209 Will C. Acta et scripta quae de controversiis ecclesiae Graecae et Latinae 

saeculo undecimo composite extant / ex probatissimis libris emendatiora edidit, 
diversitatem lectionis enotavit, annotationibus instruxit / Cornelius Will. – Frankfurt 

am Main, 1963. – P. 153–154. 
210 Ranciman S. The Eastern Schism / Steven Ranciman. – Oxford, 1955. – P. 41. 



71 

У відповідь на проголошені анафеми, 20 липня 1054 р. 
патріарх Керуларій піддав анафемі Гумберта й папських 
легатів, що прибули разом з ним. У цьому контексті, заслуговує 
на увагу текст “Послання Патріарха Константинопольського 
Михаїла Керуларія Петру, Патріарху Антіохійському”. У цьому 
посланні Керуларій зумів підвести підсумки полеміки, яка до 
того часу мала місце в Константинополі між латинянами на чолі 
з Гумбертом та візантійцями на чолі з Никитою Стифатом. Для 
самого патріарха Михаїла підсумок цієї полеміки підтвердив, що 
латиняни – єретики. Аналізуючи послання, бачимо, що для 
Керуларія латиняни вже давно відлучені від Церкви. 
Константинопольський патріарх засудив також те, що латиняни 
додали до Символу Віри слова “і від Сина походить” й 
забороняли шлюб ієреїв. Відзначимо, що Керуларій написав це 
послання, щоб Антіохійський патріарх дозволив забрати ім’я 
папи зі своїх диптихів211. 

Сам процес поділу єдиної Церкви на Східну та Західну 
розпочався ще задовго до 1054 р., а про певні розбіжності в 
церковному обряді можна говорити вже з IV ст. Ще більше ці 
розбіжності проявлялись у VIII–IX ст., за часів патріарха Фотія й 
згодом стали причиною церковного розколу. У ІХ–ХІ ст. 
конфлікти між латинянами й візантійцями загострилися. Вони 
містили культурні та політичні елементи, які переплітались із 
догматичними й обрядовими питаннями212. Цікаво, що жодних 
інших зіткнень у найближчий час після суперечки 1054 р. в 
історії обох Церков не було, однак церковна єдність була 
назавжди розірвана213. Причина – все нові й нові зіткнення та 
сутички, що мали місце у стосунках між візантійцями та 
латинянами в подальший період існування Візантійської імперії 
в ХІІ–XV ст.214. 

                                                           
211 Послание Святейшего Патриарха Константинопольского Михаила 

Кирулария Блаженнейшему Патриарху Антиохийскому Петру [Електронний 

ресурс]. – Режим доступу: http://www.vertograd.ru/2001-09-71/tradition.html. 
212 Meyendorff J.The Byzantine legacy in the Orthodox Church / J. Meyendorff. – 

New-York, 1982. – P. 28. 
213 Лебедев А. История разделения Церквей в ІХ, Х и ХІ веках / Алексей 

Лебедев. – Санкт-Петербург, 1999. – С. 252. 
214 Лебедев А. Исторические очерки состяния Византийско-восточной церкви 

от конца ХІ до середины XV века / А. Лебедев. – Санкт-Петербург, 1998. – С. 9. 



72 

Про взаємні анафеми в церковному оточенні, правлячих 
колах та суспільстві в 1054 р. не було відомо. Для прикладу, в 
південноіталійських землях після 1054 р. широко практикували 
культ грецьких святих215. Зокрема, дослідник унійного 
богослов’я Юрій Аввакумов зазначає, що складається враження, 
наче події 1054 р. проминули безслідно, позаяк церковна єдність 
ні на Заході, ні на Сході не вважалась утраченою216. 

Є підстави вважати, що як латинські, так і грецькі полемісти 
цього часу в своїй більшості взагалі не вірили в існування 
церковного розколу217. Події 1054 р. не були відображені й у 
візантійських історичних працях. Наприклад, пізньовізантійські 
автори Матвій Властар та Георгій Сфрандзі згадують про собор, 
який ніби-то відбувся в Константинополі у 1057 чи 1058 рр. і 
оголосив анафему папі та його прихильникам218. Лише на 
початку 1060 р. Михаїл Пселл написав похвальне слово Михаїлу 
Керуларію, де позитивно оцінив дії патріарха і його 
“настанови”, що стосувалися папських посланців219. Сам Михаїл 
Керуларій і надалі намагався досягти “розриву” з Римською 
Церквою задля остаточного підпорядкування Константинополю 
Антіохійського, Александрійського та Єрусалимського 
патріархатів220. 

На Заході та Сході існувало різне розуміння особи, яка була 
авторитетом у справах віровчення. Власне, на Заході цей 
авторитет вбачали в особі папи, в той час, як Схід з цим не 
погоджувався і вважав, що жодна особа чи установа не може 
бути непомильною у справах віровчення, тому і не ставив у 
центр соборного процесу таких авторитетів221. 

                                                           
215 Уколова В. И. Византия и Запад: культурные отношения в VІІ–ХІІ ст. / 

В. И. Уколова, О. Р. Бородин // Византия между Западом и Востоком. – Санкт-
Петербург, 1999. – С. 123. 

216 Аввакумов Ю. Витоки унійного богослов’я: Проблема церковної єдності в 

обрядових дискусіях між Римом і Константинополем в ХІ–ХІІІ століттях / Юрій 
Аввакумов. – Львів, 2011. – С. 225. 

217 Бармин А. Столкновение 1053–1054 гг. / А. В. Бармин // Византия между 

Западом и Востоком. – Санкт-Петербург, 1999. – C. 141. 
218 Laurent V. Le schisme de Michel Cérulaire / V. Laurent // Echos d’Orient. – 

1932. – No 165. – P. 97. 
219 Бармин А. Полемика и схизма / А. В. Бармин. – Москва, 2006. – С. 213. 
220 Laurent V. Le schisme de Michel Cérulaire... – P. 103. 
221 Meyendorff J. The Byzantine legacy in the Orthodox Church... – P. 30. 



73 

Поділу церков у ХІ ст. не хотіли ні тогочасне християнське 
суспільство, ні візантійський імператор, ні, в своїй більшості, 
аристократія. Не тільки на Сході, але й на Заході церковний 
розкол не хотіли визнавати. Молитву “Kyrie eleison” (грец. Κύριε 
ελέησον), яка вживалась у богослужіннях обох Церков після 
їхнього поділу, частина дослідників трактує як доказ 
дотримання візантійцями та латинянами однієї віри222. 

З римського та візантійського боку після 1054 р. були спроби 
відновити взаємні стосунки, однак папи вважали своїм основним 
партнером в переговорах східноримського імператора, а не 
патріарха, а переговори з представниками Церкви велись доволі 
слабко223. Шукаючи допомоги в боротьбі з норманами, василевс 
Константин Х на початку 1062 р. звернувся до антипапи 
Гонорія ІІ з проханням про допомогу в підписанні союзу із 
західним імператором Генріхом ІV. При цьому, згідно із 
сучасником цих подій єпископом Альби Бенцо, у своєму листі 
візантійський імператор назвав Гонорія ІІ “римським 
патріархом”, “спільним батьком” обох імператорів і 
характеризував його як главу всієї Церкви, висловлюючи 
бажання разом іти визволяти Гріб Господній224. 

Уже за часів папи Григорія VII (починаючи з 1073 р., коли 
кардинал Гумберт став його радником) на Заході подіям 1054 р. 
почали приділяти більшу увагу. Власне, Григорій VII з 
недовірою ставився до візантійських посланців і призначив 
своїм легатом у Константинополі венеційського патріарха 
Домініка, поставивши перед ним завдання відновити давню 
згоду Церков. Вочевидь, візантійський імператор Михаїл VII 
(1071–1078) сподівався на допомогу Папи у боротьбі з 
норманами, які в квітні 1071 р. захопили останнє візантійське 
місто в південній Італії – Барі. Та союз проти норманів не 
відбувся, позаяк відлучений від Церкви герцог Апулії, Калабрії 

                                                           
222 Болотов В. В. Собрание церковно-исторических трудов / пред. 

А. В. Храпова, прим. А. И. Бриллиантова, А. И. Сидорова. – Москва, 2000. – Т. 2 : 
Лекции по истории древній церкви. Введение в церковную историю. – С. 275. 

223 Аввакумов Ю. Витоки унійного богослов’я... – С. 215. 
224 Бармин А. В. Полемика и схизма... – С. 214. 



74 

та Сицилії Роберт Гвіскар у 1074 р. видав свою доньку заміж за 
сина василевса225. 

До кінця XI ст. взаємини обох Церков залишались доволі 
незрозумілими та невизначеними. Папу не згадували в 
богослужіннях візантійського обряду, хоча причину цього не 
вказували. В той самий час, зауваження Йоана Антіохійського 
про “давно розділені” Церкви, слова собору 1089 р. про існуючу 
з невідомої причини схизму, згадки рукописів невідомих авторів 
про Римську Церкву, яка перебуває під анафемою, можуть 
свідчити, що існуючий поділ Церков набув поширення серед 
візантійського духовенства226. 

У 1089 р. між Римом і Константинополем відбувся обмін 
посольствами з питань церковного поділу. Папа звільнив 
візантійського імператора Алексія І Комніна від анафеми, 
накладеної на нього, як на схизматика227. У листі до папи 
Урбана ІІ Алексій І висловив припущення, що ім’я папи не 
згадується під час служб не через синодальне рішення, а просто 
через незрозуміло встановлений звичай228. Цим часом датований 
і твір архієпископа Феофілакта про помилки латинян, 
написаний доволі стриманим стилем. Феофілакт робив 
висновок, що помилки латинян не такі великі, щоб вважати 
поділ Церков неминучою подією229. 

У 1090–1091 рр. візантійський імператор Алексій Комнін 
звернувся з проханням про воєнну допомогу до західних 
володарів. До папи направлено послів, на яких імператор 
покладав великі надії, позаяк Візантія чекала на поповнення 
армії для боротьби з печенігами та сельджуками. 
Скориставшись цим, папа розпочав переговори з візантійським 
духовенством стосовно унії обох Церков230. Отже, упродовж ХІ–
ХІІ ст. думка про розділену Христову Церкву ще не набула 
поширення в західноєвропейському суспільстві. Поділ Церкви 

                                                           
225 Бармин А. В. Полемика и схизма... – С. 220–221. 
226 Там же. – С. 267. 
227 Успенский Ф. И. История крестовых походов / Ф. И. Успенский. – Москва, 

2005. – C. 17. 
228 Бармин А. В. Столкновение 1053–1054 гг. ... – С. 144. 
229 Успенский Ф. И. История крестовых походов... – С. 18. 
230 Заборов М. А. Папство и крестовые походы / М. А. Заборов. – Mосква, 

1960. – С. 34. 



75 

зуміли поглибити хрестові походи, а також події та явища, які 
стали їх наслідками. 

Так, однією з найбільших причин, що сприяли відчуженню 
візантійців і латинян, були хрестові походи кінця XI – кінця 
XIII ст.231. Деякі дослідники датують схизму саме початком 
хрестових походів232. Восени 1096 р. загони хрестоносців 
з’явились у Візантії, де були змушені протистояти нападам 
мусульманських найманців Алексія І (хоча ще в 1095 р. 
візантійські посли звертались до західних християн з проханням 
про воєнну допомогу для захисту від іновірців, зустрівши повне 
розуміння зі сторони римських представників)233. 

Стосовно стосунків візантійців і латинян, то, не зважаючи на 
релігійні суперечки й незнання “чужої” мови, контакти між 
латинським світом та Візантією, безумовно, існували задовго до 
хрестових походів, зокрема, завдяки мешканцям італійських міст 
та регіонів, що колись належали до Візантійської імперії. Перші 
ознаки торговельної активності латинян у Візантії сягають ІХ ст., 
Константинополь став своєрідним торговельним посередником 
між Сходом і Заходом234. 

Перший хрестовий похід навів жах на населення Візантії. 
Надалі у ромеїв постало питання, чи латиняни справді є їхніми 
братами-християнами. Проте, тут варто зазначити, що саме 
поняття “священної війни” було неприйнятним для 
ментальності населення Візантії235. 

Відзначимо й те, що під час першого хрестового походу 
латиняни були доволі лояльними до православного 
духовенства, фактично, не утискаючи його в правах236. Після 
взяття Єрусалиму, хрестоносці вибрали із свого оточення нового 
патріарха, хоча тоді грецький голова місцевої Церкви Симеон ІІ 

                                                           
231 Лебедев А. Исторические очерки состяния Византийско-восточной 

церкви... – С. 9. 
232 Конгар І. Дев’ятсот років опісля: “нотатки про східну схизму” / 

Ів Конгар. – Львів, 2000. – С. 29. 
233 Бармин А. В. Полемика и схизма... – С. 268. 
234 Balard M. Łaciński Wschód: XI–XV wiek / Michel Balard. – Kraków, 2010. – 

P. 25. 
235 Ibid. – P. 43. 
236 Ришар Ж. Латино-Иерусалимское королевство / Жан Ришар. – Санкт-

Петербург, 2002. – С. 119. 



76 

був ще живим. Латиняни також призначали власних єпископів у 
захоплених містах і на певний час виселили грецьких ченців із 
єрусалимських монастирів. І все ж, місцеве духовенство зберегло 
можливість служити у власних церквах. Також немає причин 
вважати, що від православного духовенства вимагали визнати 
“Filioque” і переходити на римський обряд237. 

Уже на початку ХІІ ст. відмінності між Церквами почали 
обговорювати в латинських богословських працях. Так, канонік 
Альґер у праці “Про таїнства Тіла й Крові Господніх” (написана 
між 1101 і 1121 рр.) розмірковував над питанням, чому Христове 
Тіло освячується більше в прісному хлібі, ніж у кислому238. В 
центрі уваги візантійських і латинських полемістів продовжує 
бути й питання “Filioque”. Проте, наприклад, кількість, об’єм і 
характер візантійських антилатинських творів, написаних після 
першого хрестового походу, в цілому особливо не відрізнялись 
від творів, написаних кількома десятиліттями раніше. 

Цікаво, що станом на ХІІ ст. кількість латинян у всіх містах 
Візантійської імперії збільшилась. У Константинополі вони 
займали цілі квартали239. Анна Комніна, описуючи перебування 
латинян у Візантії, звинувачувала їх у тому, що вони мають 
намір заволодіти імперією240. Візантійський історик Никита 
Хоніат писав, що венеціанці жили в Константинополі цілими 
сім’ями й, розбагатівши, “почали висловлювати зухвалість та 
гордість” до візантійців241. Звісно, візантійський народ не міг 
відчувати любов і повагу до розбагатілих за його рахунок 
латинян. Це відчуття з легкістю могло змішуватись із почуттями 
неприязні, які вже існували внаслідок релігійного поділу між 
Східною та Західною Церквами242. Недовіра візантійців до 
хрестоносців була тотальною і тривала впродовж усього ХІІ ст. 

                                                           
237 Бармин А. В. Полемика и схизма... – С. 269. 
238 Там же. – С. 299. 
239 Лебедев А. Исторические очерки состяния Византийско-восточной 

церкви... – С. 9. 
240 Комнина Анна. Алексиада / Анна Комнина. – Санкт-Петербург, 1996. – 

С. 300. 
241 Никита Хониат. История, начинающаяся с царствования Иоанна 

Комнина. – Рязань, 2003. – Т. І. – С. 220. 
242 Лебедев А. Исторические очерки состяния Византийско-восточной 

церкви... – С. 10. 



77 

Водночас, серед латинян продовжували ширитись думки про 
зраду візантійців243. 

Згідно із звичаями того часу, при заснуванні західної 
торговельної факторії, перш за все зводили храм і лише потім 
вимощували площу, будували торговельні ятки й житла. У 
храмі факторії здійснювали службу за звичаями та обрядами 
Західної Церкви, з літургією на прісному хлібі та вживанням у 
Символі віри “Filioque”. Відповідно, до багатих і гордих латинян 
візантійці ставились зі ще більшою ненавистю, адже ті, маючи 
власні церкви та священнослужителів, уважали себе єдиними 
справжніми християнами серед суспільства єретиків-візантійців. 
У той самий час і латиняни мали причини ще більше зневажати 
візантійців, позаяк останні на зневагу відповідали зневагою й 
уникали латинських богослужінь244. 

У 1112–1113 рр. духовенство Константинополя повернулось 
до питання про походження Святого Духа. На цих 
“константинопольських бесідах” представлено нові погляди на 
Західну Церкву, висунуто аргументи проти першості Римського 
престолу. Після смерті Алексія І імператором Візантії став його 
син Йоан ІІ Комнін, який у зовнішній політиці найбільшу увагу 
приділяв східному напряму, намагаючись повернути захоплені 
хрестоносцями землі в Малій Азії та Сирії. У листах папам 
Каліксту ІІ (липень 1124 р.) та Гонорію ІІ (квітень 1126 р.) 
імператор позитивно поставився до об’єднання Церков, однак 
його доручення передавались римським послам усно і тому 
залишились невідомими. За час правління Йоана ІІ полеміка 
проти латинян зникла як мистецький жанр із візантійської 
писемності (ймовірно тому, що імператор був одружений із 
принцесою Іриною, донькою угорського короля Ласло І 
Святого). Й лише тогочасні західні джерела містять відомості 
про релігійні суперечки, що час від часу відбувались245. 

Син Йоана ІІ, візантійський імператор Мануїл І Комнін, був 
повною протилежністю свого батька. Заради протидії 
норманам, імператор уклав договір з німецьким королем 

                                                           
243 Balard M. Łaciński Wschód: XI–XV wiek... – P. 43. 
244 Лебедев А. Исторические очерки состяния Византийско-восточной 

церкви... – С. 10. 
245 Бармин А. В. Полемика и схизма... – С. 357–359. 



78 

Конрадом ІІІ. Однак їхній спільний виступ проти сицилійського 
короля Рожера ІІ не відбувся, позаяк розпочався другий 
хрестовий похід (1147–1149), який ще раніше був предметом 
обговорення між візантійським імператором та папою 
Євгенієм ІІІ. Лангрський єпископ Жофруа, який брав участь у 
поході, закликав хрестоносців напасти на Константинополь 
(вказуючи на дії Йоана ІІ проти латинського духовенства в Сирії 
і призначення Мануїлом І грецького патріарха в Антіохію), 
однак почув у відповідь, що цей напад не відповідав би ні 
порадам, ні приписам папи246. 

У другій половині ХІІ ст. церковний поділ поглибився ще 
більше. В травні 1182 р. у Константинополі відбулась різня 
латинян, під час якої загинув легат папи Луція ІІІ іподиякон 
Йоан. Жахливі наслідки мали спустошення і сплюндрування 
латинськими вихідцями із Заходу одного з головних грецьких 
міст – Фессалонік (1185). Під час взяття цього міста латиняни 
виразили ненависть, якою були переповнені до візантійців247. На 
мешканців Фессалонік вони дивились як на людей, відкинених і 
засуджених Богом. Никита Хоніат писав, що латиняни кидали 
на землю ікони Христа і його угодників, топтали їх ногами, 
зривали з ікон прикраси. Деякі з них танцювали та стрибали на 
престолі, “наспівуючи якісь варварські огидні народні пісні, і 
здійснювали безсоромні вчинки на святому місці”248. Зважаючи 
на це, Хоніат зробив висновок, що між латинянами та 
візантійцями “утвердилась величезна прірва ворожості”249. 

В останні десятиліття ХІІ ст. антилатинська полеміка, як така, 
майже зникла у Візантії, і її прояви були присутні лише у 
міжцерковній дипломатичній переписці та частково в 
канонічних й одному історичному творі. Імператор Ісаак ІІ 
Ангел безуспішно намагався перешкодити імператору 
Священної Римської імперії Фрідріху І в задуманому ним 
третьому хрестовому поході, з великими труднощами 
стримуючи просування болгар і валахів на територію імперії. А 

                                                           
246 Бармин А. В. Полемика и схизма... – С. 380–381. 
247 Лебедев А. Исторические очерки состяния Византийско-восточной 

церкви... – С. 12. 
248 Никита Хониат. История... Т. І. – С. 382. 
249 Там же. – С. 384. 



79 

Алексій ІІІ змушений був погодитись із виплатою західному 
імператору Генріху VI засобів на здійснення нового походу на 
Святу землю, запровадивши податок на церковне майно250. 

Трагічні наслідки для Візантійської імперії мав четвертий 
хрестовий похід (1202–1204). Після нього її землі на Балканах 
підпали під довготривалий політичний та культурний вплив 
Заходу. Цей хрестовий похід призвів до розриву церковної 
єдності й назавжди віддалив від Риму Візантійську Церкву251. 

Взяття Константинополя латинськими хрестоносцями, які 
спрямували свій меч не проти невірних, а проти християн, 
відбулось 13 квітня 1204 р. Вранці 13 квітня у Константинополь 
прибув маркграф Боніфацій, у якого візантійці просили 
помилування. Проте він дозволив війську три дні грабувати 
місто. Загони хрестоносців били містян, грабували будинки, 
крамниці, храми (хрестоносці забирали євхаристійні чаші, 
прикраси, нищили статуї та зображення святих, спалювали 
рукописи). Пограбували й імператорський двір252. 

Висвітлюючи події в Константинополі 1204 р., Никита Хоніат 
зазначав, що латиняни “з хрестом на плечах беззаконно 
посягали на знищення хреста”253. Автор описав, як хрестоносці 
знищували ікони та грабували храми, зазначивши, що мощі 
мучеників, які постраждали за Христа, були розкидані 
латинянами по нечистих місцях, а Тіло і Кров Христова 
кидались і проливались на землю. Також Хоніат згадує про те, як 
хрестоносці порубали на частини й поділили між собою престіл 
Софіївського храму й заводили до сакральної споруди тварин, 
на яких вивозили церковні скарби254. 

Взяття Константинополя хрестоносцями було ознаменоване 
переходом західних держав до агресивних дій проти 
візантійських держав, які виникли на колишніх землях імперії, а 
також церковним розколом. Історики зазначають, що 
візантійські імператори Алексій І, Йоан ІІ і Мануїл І Комніни 
“систематично шукали” церковного з’єднання із Заходом. 

                                                           
250 Бармин А. В. Полемика и схизма... – С. 477. 
251 Balard M. Łaciński Wschód: XI–XV wiek... – P. 43. 
252 Успенский Ф. И. История крестовых походов... – С. 76–77. 
253 Никита Хониат. История... – Т. ІІ. – С. 256. 
254 Там же. – С. 252, 256–257. 



80 

Проте, для прикладу, за часів Алексія І відбулося лише дві такі 
спроби з боку представників Риму. Також варто додати, що 
Йоан ІІ у своїх листах папам від 1124 і 1126 рр., позитивно 
ставився д о церковної єдності, проте таке ставлення не було 
підкріплене жодними діями зі сторони імператора255. 

Четвертий хрестовий похід поклав початок “венеційській 
колоніальній імперії” – острови Крит, Корфу, Негропонт, 
пелопоннеські міста Корон і Модон, а згодом інші міста 
Балканського півострова перейшли під контроль Венеції або її 
громадян, що стали сеньйорами островів256. 

Після взяття Константинополя хрестоносцями місто стало 
столицею новоствореної з ініціативи папи Латинської імперії 
(1204–1261). Більшість сакральних споруд у період її існування 
були пов’язані з діяльністю духовних орденів Західної Церкви: 
цистерціанців, францисканців і домініканців257. 

Західний вплив був відчутний і в релігійній літературі. Хоча 
більшість візантійського населення до латинян та їхніх звичаїв 
була налаштована ворожо, багато освіченої нікейської знаті 
прагнули до зменшення антагонізму, а в результаті – до унії 
обох Церков258. Тим не менше, можна говорити про насадження 
латинства на Сході, яке ще більше поглибило розкол у 
християнстві259. 

Згідно з договором про поділ Візантійської імперії, на місце 
усуненого Йоана Х Каматіра потрібно було обрати нового 
патріарха. Тож у 1204 р. латинським Константинопольським 

                                                           
255 Бармин А. В. Четвертый крестовый поход: некоторые итоги изучения / 

А. В. Бармин // Византийский временник – Санкт-Петербург, 2009  – Т. 68. – 
С. 152–153. 

256 Ченцова В. Венецианские купцы в Романии в ХІІІ–ХV вв. / Вера 
Ченцова // Византия между Западом и Востоком. – Санкт-Петербург,1999. – 

С. 240. 
257 Карпов С. Латинская Романия / Сергей Карпов. – Санкт-Петербург, 

2000. – С. 51. 
258 Жаворонков П. И. Западные и восточные реалии в жизни Никейской 

империи / П. И. Жаворонков // Византия между Западом и Востоком: Опыт 
исторической характеристики / под ред. Г. Г. Литаврина. – Санкт-Петербург, 

1999. – С. 207–219. – С. 194. 
259 Вауліна Ф. В. Основні тенденції зміни політичного впливу Католицької 

Церкви / Ф. В. Вауліна // Вісник Харківського національного університету імені 

В. Н. Каразіна. – Х., 2010. – Вип. 17. – С. 207. 



81 

патріархом став венецієць Тома Морозіні, який намагався 
забезпечити перевагу венеційців серед духовенства. Їхня 
перевага у новій церковній ієрархії зацікавила папу 
Інокентія ІІІ, який, однак, чекав на реалізацію уній обох Церков 
і ставив лише одну вимогу – визнання візантійським 
духовенством римської першості260. 

IV Латеранський Собор, скликаний Інокентієм ІІІ у 1215 р., 
фактично схвалив захоплення Константинополя 
хрестоносцями. Собор підтвердив повноваження латинського 
Константинопольського патріарха, а Константинополь був 
проголошений другою християнською кафедрою, з’єднаною з 
“Матір’ю-Церквою”. Було дозволено, щоб у містах проживання 
візантійського населення надалі служили православні єпископи, 
та всі вони мали принести клятву вірності папі. Хоча, 
тогочасний Антіохійський патріарх Теодор Бальзамон 
(резиденція якого була в Константинополі) писав, що всі церкви 
Божі мають йти за звичаями “Нового Риму” і відправляти 
богослужіння за традицією вчителів Церкви – святого Йоана 
Золотоустого та Василія Великого261. 

У другій половині ХІІІ ст. папи розглядали питання 
церковної унії зі Східною Церквою, позаяк було б вигідно 
здійснити спільний греко-латинський похід для звільнення 
Єрусалиму. За часів династії Комніних, імператори шукали унії 
із Західною Церквою, оскільки імперії загрожувала небезпека з 
боку сельджуків. До того ж, у візантійських імператорів були 
наміри відновити колишню єдину Римську імперію262. Хоча, 
варто розглянути той факт, що зближення із Заходом несло 
своєрідну загрозу існуванню Візантії як самостійної держави. 
Непоспішність візантійських імператорів у питаннях церковної 
унії з Римом пояснювалась їхнім острахом перед небезпекою, 
яку несло Візантії надмірне зближення із Заходом. 

Як бачимо, реакція західноєвропейського середовища (як 
суспільства загалом, так й еліт) на церковний поділ мала доволі 

                                                           
260 Balard M. Łaciński Wschód: XI–XV wiek... – P. 213. 
261 Шульц Г. Візантійська літургія: Свідчення віри та значення символів / 

пер. з нім. С. Матіяш. – Львів, 2002. – С. 22. 
262 Васильев А. История Византийской империи / Александр Васильев. – 

Санкт-Петербруг, 2000. – Т. ІІ. – С. 162. 



82 

неоднорідний характер. Також не можна сформулювати 
однозначної думки про спроби подолання розколу в ХІ ст.,адже 
до кінця цього століття події 1054 р. не були предметом 
обговорень серед інтелектуальних еліт Заходу й Сходу. І все ж, 
надалі, зокрема, з початку ХІІ ст., питання правильності обрядів 
і догматів кожної з Церков стали об’єктами досліджень 
тогочасних богословів та істориків. З початком хрестових 
походів, а особливо після 1204 р., набув поширення поділ за 
приналежністю до певного церковного обряду – візантійського 
чи латинського. Водночас постало питання про подолання 
розколу Церков, тобто укладення унії між Візантійською та 
Римською Церквами. Варто також пам’ятати, що чималий вплив 
на їхні стосунки мало політичне становище держав. Для 
прикладу, питання про унію найчастіше поставало в період, 
коли одній стороні була потрібна підтримка іншої задля 
боротьби з ворогами. 

 
THE SCHISM OF 1054 AND THE ATTEMPTS  

TO OVERCOME IT IN THE WESTERN EUROPE 
 

Maria-Anastasia HUSAR 
The Ivan Franko National University of Lviv 

 

The article presents special aspects of perception of the Schism and 
attempts to overcome it in Western European environment in XI–XIII-
th centuries. Also the article shows an attempt to analyze the relations of the 
Western and Eastern churches and gives us an opportunity to look at more 
comprehensive picture of the Schism’s perception in 1054. Considered the 
attempts to overcome the church schism in terms of the relationships 
between the two churches’ representatives and attempts to convene the 
Councils which were intended to rebuild the church unity. 

Keywords: Church, church schism, schism, Eastern Church, Western 
Church, church unity, church relations. 



83 

УДК 2-9(438:430)"10" 
 

ПОЛЬСЬКО-НІМЕЦЬКІ ЦЕРКОВНІ ВІДНОСИНИ  
У ДРУГІЙ ПОЛОВИНІ XI ст. 

 
Олег МАГДИЧ 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка 
 

У статті розглянуто відносини між польськими та німецькими 
церковними структурами в другій половині ХІ ст. Крізь призму 
внутрішньополітичного життя Польщі та політичіної історії німецьких 
земель, а також процесів християнізації словянських теренів зроблено 
спробу визначити розвиток польсько-німецьких церковних відносин у 
другій половині ХІ ст. Визначено ознаки стабілізації міждержавних 
відносини у цей період, розглянуто поморські походи 90-х років ХІ ст. 

як засіб покращення стосунків між польськими та німецькими 
церковними інституціями. 

Ключові слова: Ґнєзненський з’їзд, Галл Анонім, Ґнєзненське 
єпископство, Маґдебурзьке архієпикопство, Григорій VII, інвеститура, 
Владислав Герман, фундація, княгиня Юдита. 

 

Історія відносин між Польщею та Німеччиною завжди була 
складною та неоднозначною. Конфлікти, війни та водночас 
співпраця і взаємопоглинання – цими різними аспектами 
позначені польсько-німецькі відносини. Це стосується й епохи 
Середньовіччя, зокрема, церковної історії – історії відносин між 
польськими та німецькими церковними установами. Певною 
мірою ця тема стала частиною національного міфу, зокрема, для 
розвитку польської нації. Однак, тема потребує дослідження у 
зв’язку з необхідність переосмислення низки тверджень. У т. ч., 
стосовно проблеми відносин між двома Церквами в другій 
половині ХІ ст. – в час, коли Польща відновлювала сили після 
катастрофи 1037 р., а в німецьких землях відбувалось translatio 
imperio, тобто формувалась Священна Римська імперія. 

Головним завданням розвідки є виявити та показати 
тенденції польсько-німецьких церковних відносин другої 
половини ХІ ст., а також проаналізувати вплив політичного 
чинника на ці процеси. 

Джерельна база для висвітлення цього питання є доволі 
вузькою і потребує ретельного дослідження із застосуванням 



84 

новітніх методологічніх підходів. Серед джерел – польські 
нарративні пам’ятки (Хроніка Галла Аноніма), Хроніка Козьми 
Празького та німецькі хроніки. Певні відомості містять також 
італійські наративні джерела. 

Польсько-німецькі церковні відносини другої половини 
ХІ стдоволі докладно представлені в історіографії (починаючи з 
кінця ХІХ ст.). Тут варто відзначити класичні для польської 
науки праці Владилава Абрагама263, а також Генрика 
Ловмянського264, Герарда Лябуди265 та Оскара 
Халецького266.Серед сучасних робіт відзначимо праці Юзефа 
Добоча267, Марії Міськевич268 та Марка Дервича269. 

Католицька Церква в Польській державі від самого початку 
християнізації польських земель мала напружені відносини із 
німецькими церковними установами. Ще в 968 р. створено 
Маґдебурзьке архієпископство. Як правило, в історичній науці 
цей акт трактують не лише з точки зору самого заснування 
кафедри, але й з погляду поширення німецького церковного 
впливу на слов’янські землі. Навіть у самому тексті грамоти про 
заснування мовиться, що Оттон І постановив обрати саме для 
слов’янських земель архієпископа Адальберта. До кінця Х ст. 
фактично тривало відкрите польсько-німецьке церковне 
протистояння, яке завершилось лише у 1000 р. рішеннями 
Ґнєзненського з’їзду270. 

Після нього особливого протистояння між двома країнами в 
церковній сфері не помічалось. Звичайно, відносини важко було 

                                                           
263 Abraham W. Organizacya Kościoła w Polsce do połowy wieku XII / 

Władysław Abraham. – Lwów, 1890. – 259 s. 
264 Łowmiański H. Początki Polski / Henryk Łowmiański. – Warszawa, 1984. – 

Warszawa, 1985. – T. V. – 630 s.; T. VI. – Cz. 1. – 579 s. 
265 Labuda G. Szkice historyczne jedenastego wieku I. Najstarsze klasztory w 

Polsce / Gerard Labuda // Archeologia Historica Polona. – 1995. – T. 2. – S. 7–74. 
266 Halecki O. Sacrum Poloniae Millenium / Oscar Halecki. – Rzym, 1966. – 614 s. 
267 Dobocz J. Monarchia i możni wobec Kościoła w Polsce do początku 

XIII wieku / Józef Dobocz. – Poznań, 2002. – 542 s. 
268 Miśkewicz M. Życie codzienne mieszkanców ziem polskich we wczesnym 

sredniowieczu. – Warszawa, 2010. – 249 s. 
269 Derwich M. Najstarsze klasztory na ziemiach polskich (do konca XII wieku) / 

Mark Derwich // Kościół w monarchiach Przemyślidów i Piastów. – Poznań, 2009. – 

S. 219–230. 
270 Galla kronika // Monumenta Poloniae Historica. – Lwów, 1864. – T. I. – S. 401. 



85 

назвати теплими, особливо враховуючи постійні війни між 
Польщею та Імперією в часи правління Мєшка ІІ (1025–1034). 
Проте після язичницького повстання 1037–1039 рр. ситуація 
дещо змінилась. Власне, самі німецькі правителі не були 
зацікавлені в знищенні Польської держави і, що найголовніше, – 
у знищенні церковної структури на цих новонавернених 
землях, позаяк при відновлені церковної організації польські 
єпископства потрапляли до орбіти німецьких архієпископств, 
(адже Рим, вочевидь, не визнав би самостійними єпископства 
створені рік чи два до того). А повстання повністю знищило б 
усі церковні організації на польських теренах. Однак, князь 
Казимир зробив хитрий дипломатичний хід. У 1046 р., на його 
прохання, папа Бенедикт IX (якого важко назвати симпатиком 
Імперії) відновив Краківське архієпископство, призначивши 
архієпископом Аарона, з таким формулюванням: 
“Встановлюємо, утверджуємо, називаємо та освячуємо навколо 
міста Кракова архієпископство, де раніше було єпископство, і 
якому підпорядковуємо усі єпископські єпархії, які є в Польській 
державі, і які за архієпископським правом судяться”271. Також 
Аарон отримав право одягати в святкові дні палліум – 
спеціальний святковий одяг272. Казимир навмисне не 
відновлював кафедру в Ґнєзно, позаяк столиця була ближче до 
німецьких земель. На думку деяких істориків, князь не хотів 
підпорядкування польської Церкви Маґдебурзькому 
архієпископству273. 

За правління Казимира І (1037–1058) та Болеслава ІІ (1058–
1079) відносини продовжували залишатись прохолодними. У 
1050-х роках Казимир зумів домогтися відновлення у Сілезії 
Вроцлавського єпископства. Стосовно цього було декілька 
причин: 1. Ці землі здавна відзначались язичницькими 

                                                           
271 Оригінал: statuimus, stabilimus, dicamus, benedicimus in perpetuum  

archiepiscopatum circa civitatem Cracoviensem, ubi hactenus erat episcopatus, etiam 

subiicimus omnes omnium -episcopatuum parochias, quae in toto regno Poloniae 

sunt, ut archiepiscopali iure omnibus praesideat. – Brewe Benedykta IX Papieża do 
Aarona Arcybiskupa Krakowieskiego // Monumenta Poloniae Historica. – Lwów, 

1864. – T. I. – S. 359. 
272 Tibi quoque, archiepiscope, concedimus pallium diebus sollempnibus 

deferendum. – Ibidem. 
273 Halecki O. Sacrum Poloniae Millenium... – S. 76. 



86 

настроями274. 2. Наявність тут церковної організації дозволяла 
посилити в Сілезії вплив Польщі й зберегти її як частину 
держави Пястів. 3. Польській владі було необхідно посилити 
свій вплив у Церкві на випадок суперечок стосовно залежності 
польської Церкви від Маґдебурзького архієпископства. У 1057 р. 
з’їзд єпископів у місті Похльде затвердив створення єпископства 
у Вроцлаві. Це не могло сподобатись маґдебурзьким ієрархам, 
однак як і Польща, так й Імперія були зацікавлені у збереженні 
мирних та добросусідських відносин275, тому це питання 
вирішили мирно. 

Болеслав також домігся вагомих успіхів для польської 
Церкви. Саме за його правління було вирішене питання 
відновлення єпископату в Ґнєзно. Сам факт існування 
Ґнєзненської кафедри символізував повторну реалізацію 
рішення з’їзду 1000 р. та створення самостійної польської 
Церкви, яка була б незалежною від німецьких архієпископств. 
Болеслав вибрав доволі вдалий час для реалізації цього наміру. 
У Католицькій Церкві набирав обертів клюнійський рух 
реформаторів, який вийшов із монастирів бенедиктинського 
ордену. Князь уже заробив собі авторитет серед церковних кіл 
своєю щедрою підтримкою монастирів у Польщі, і тому міг 
розраховувати на підтримку клюнійців у питанні відновлення 
єпископської кафедри у Ґнєзно. У 1075 р. папа Григорій VII у 
своєму листі до Болеслава зазначав: “Що стосується 
упорядкування, які потрібно у вас здійснити, то нехай посли або 
самі визначать у відповідності з настановами святих отців чи 
нехай доповідять про те, що треба зробити”276. Фактично, це 
була санкція на відновлення єпископської кафедри у Ґнєзно. 

Переворот 1079 р. поставив перед Імперією питання про 
подальший розвиток польсько-німецьких відносин. Спочатку 
Польща була заклопотана питанням скасування папського 
інтердикту, накладеного на Краківське архієпископство. У 

                                                           
274 Miśkewicz M. Życie codzienne mieszkanców ziem polskich... – S. 154. 
275 Особливо в цьому була зацікавлена Польща, яка лише незадовго до цього 

переживала масштабний внутрішньополітичний конфлікт. 
276 Оригінал: quod est fidelium congregatio pertinere videntur, quae emendanda 

sunt, aut ipsi juxta sanctorum patrum diffiniant, aut nobis diffinienda referant.  – List 

Grzegorza VII Papieża do Bołesława Smiałego // Monumenta Poloniae Historica. – 

Lwów, 1864. – T. I. – S. 368. 



87 

1082 р. інтердикт було скасовано. Тут раптово вклинилась і 
Чеська держава. Саме в цей час дещо загострились відносини 
між імператором Генріхом IV та чеським князем Вратиславом за 
прикордонні землі, зокрема, за Лужицьку марку. Війна була 
доволі жорстокою і переможною для чехів277. 

Польща була нейтральною у цьому конфлікті. Чехію 
Владислав не міг підтримувати через давню ворожнечу, а 
Імперію – через свій союз із папою Григорієм VII278 (хоча скоріш 
сприятливіше ставився до Чехії, позаяк був одружений з 
чеською князівною Юдитою). Однак Юдита, про яку Козьма 
Празький писав, що вона відзначалась аскетичним способом 
життя279, померла у 1085 р. Також змінилась і ситуація в Римі. 
Генріх IV зумів скликати собор, який позбавив Григорія VII 
повноважень та обрав папою пармського єпископа Гіберта (під 
ім’ям Клемент III). Проте більшість єпископів в Італії не 
підтримали цього рішення і, фактично, розпочалась війна. 
Генріх увів свої війська до Рима, а Григорій, який переховувався 
в замку Святого Ангела, звернувся за підтримкою до 
норманського герцога Роберта Гвіскара. 24 травня 1084 р. 
нормани увірвалися в місто та вчинили різанину. Обурені 
римляни перейшли на бік Генріха ІІІ і Григорій був змушений 
тікати. Колегія кардиналів обрала новим папою абата 
монастиря Монте-Кассіно Дезидерія (під ім’ям Віктор ІІІ). 
Маґдебурзькі аннали описують ці вибори як акт безмірного 
втручання норманів та марграфині Тоскани Матильди280. 

                                                           
277 iubet exercitum suum descendere et pedestri congressione cum adversariis 

decertarier. Qui cicius dicto ab quis dissilientes et clamore exhortationis dato, sicut 
ignis in siccam stipultam immissus furit et in momento cuncta comburit ita vires 

adversariorum ferro conterunt terreque eos prosternunt, et de tanta multitudine vix 
residuus fuit, qui cum ipso marchione aufugit. – Cosmae Pragensis. Chronica 

Boeorum // Monumenta Germaniae Historica Scriptores rerum Germanicarum, Nova 

series. – Berlin, 1923. – S. 133. 
278 Halecki O. Sacrum Poloniae Millenium... – S. 97. 
279 Hec cum esset sterilis, semetipsam semper mactabat, offerens vivam hostiam 

Deo cum lacrimis, vacans elemosinis, viduis subveniebat et orphanis – Cosmae 
Pragensis. Chronica Boeorum. – S. 133. 

280 cui Northmanorum et Mecthildis abbas Casinensis, verus Christi famulus, licet 
multum corde simul et corpore renitens, substituitur, Victor nominatus. Etenim cum 

infirmitate gravi laborans, ad suumum hunc apicem invitus, immo capitus, 

proveberetur,  precibus optinuit, ut infra non multos dies ex hac vita tolleretur. – 



88 

Очевидно, що це повідомлення є дуже шаржованим. Хоча 
інші джерела також повідомляють, що Дезидерій зійшов на 
престол уже важко хворим281, та відзначають, що він не був 
пішаком у руках норманів282. Однак, уже в 1087 р. він помер і 
папою обрали єпископа Остії Одо де Лажері (під ім’ям Урбан ІІ), 
майбутнього зачинателя хрестоносного руху. 

Владислав опинився у дуже складній ситуації, позаяк у цьому 
протистоянні підтримував папу Григорія та його прибічників283. 
Це могло мати доволі небезпечні наслідки для польської 
Церкви, адже Генріх міг скористатися своїми успіхами у 
папській міжусобиці та поступово підпорядкувати собі й 
польські єпископства. Одним із таких випадків стали події 1085–
1086 рр. Саме в цей час Генріх та Вратислав досягли 
домовленості про перемир’я, що було винесено на Майнцький 
собор. Козьма Празький писав, що німецький імператор повелів 
Трірському архієпископу Егільберту провести коронацію в 
Празі284. Крім того, що Вратислав отримав королівську корону 
Чехії, Генріх надав йому титул “короля Польщі”, таким чином 
поставивши Владислава Германа у васальну залежність від Чехії. 

Владислав був вимушений вжити контрзаходів. Одним з них 
став шлюб із сестрою Генріха Юдитою285. Точна дата шлюбу 
невідома, він був укладений між 1087 та 1089 рр. Раніше Юдита 

                                                                                                                           
Annales Magdeburgenses // Monumenta Germaniae Historica. – Hannover, 1859. – 
Bd. XVI. – S. 178. 

281 In eodem vero concilio idem pontifex graviter infirmatus post actum per tres  
dies concilium festi / nanter Casinum rediit atque cum episcopis et cardinalibus ad 

hoc monasterium ascendens in capitulum fratrum se ferri precepit et sub 

districtissimo anathemate interdixit , ne quis successorum suorum auderet vendere 
vel alienare terraticum, ecclesias, villas vel quascumque possessiones huic Casinensi 

cenobio pertinentes. – Chronica monasterii Casinensis // Monumenta Germaniae 
Historica Scriptores. – Hannover, 1923. – S. 455. 

282 Ibidem. 
283 Halecki O. Sacrum Poloniae Millenium... – S. 97. 
284 In quo conventu idem cesar omnibus sui regni optimatibus, ducibus, 

marchionibus, satrapis et episcopis assencientibus et collaudantibus ducem a 

Boemorum Wratizlaum tam Boemie quam Polonie b prefecit et inponens capiti eius 
manu sua regalem circulum iussit archiepisco pum Treverensem c, nomine 

Egilbertum, ut eum in sede sua metropoli d Praga in regem e ungat et dia dema  capiti 
eius inponat. – Cosmae Pragensis. Chronica Boeorum. – S. 135. 

285 Відразу після весілля Юдита змінила ім’я на Софія, щоб відрізнятись від 

попередньої дружини Владислава Германа. 



89 

(Софія) була дружиною угорського короля Соломона і навіть 
після його смерті зберегла титул “королеви”. Це, а також те, що 
Владислав ставав прямим родичем Генріха, мало переважити 
титул “короля Польщі”, яким володів Вратислав. Фактично, 
польський правитель ставав членом імператорської сім’ї. 
Звичайно, це не давало йому можливості брати участь у 
внутрішньо імперських справах, але в майбутньому цю змогу 
могли б отримати його спадкоємці, та й сам Владислав міг на 
певний час отримати своєрідний імунітет від втручання у 
польські справи як німецьких графів, так і церковників. 

Важливим у цьому контексті було й перенесення останків 
єпископа Станіслава до Кракова286. Таким чином князь хотів 
зміцнити статус Краківського єпископства, позаяк сам факт 
такого переносу означав, що єпископа Станіслава канонізують. 
Як відомо, місцезнаходження мощів святого підкріплювало 
статус церковного центру, а для польської Церкви у той час це 
було надзвичайно важливо. 

Одночасно Владислав прагнув заручитись і підтримкою 
самих німецьких церковників. Ще з часів княгині Рихези, 
дружини Мєшка ІІ та матері Казимира І, були поширені 
фундації не лише польським, але й німецьким монастирям, тим 
більше пожалування бенедиктинцям287. Тому в цьому контексті 
можна розглядати і пожалування Владислава Бамберзькому 
собору, зроблене між 1087 та 1092 рр.288. У документі йдеться, що 
кошти розміром у два злоті можуть використовуватись лише на 
потреби єпархії289, а відповідальними за це є бамберзький 

                                                           
286 1088. Sacrum corpus beati Stanuslai Lambertus episcopus et canonici 

Cracovienses transtulcrunt ad eclesiam maiorem cum debita reverencia de Rupella et 

de ecclesia protune sancti. – Michaelus Rocznik. Kapitulny Krakowski. – S. 798. 
287 Derwich M. Najstarsze klasztory na ziemiach polskich... – S 220–221; Labuda G. 

Szkice historyczne jedenastego wieku... – S. 28–29. 
288 Dobocz J. Monarchia i możni... – S. 159. 
289 ea uidelicet ratione, ut nulla cogente necessitate eedem cruces ab eadem 

ecclesia nec ab episcopo nec ab aliquo umquam auferantur, sed ad honorem eiusdem 

ecclesie et in testimonium mee oblationis reseruentur. – Dokument Władysława 
Hermana dla kościoła w Bambergu [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 

http://chomikuj.pl/julpiech/Dokumenty/PALEOGRAFIA/Dokument+W*c5*82ady

s*c5*82awa+Hermana+dla+ko*c5*9bcio*c5*82a+w+Bambergu,1192459428.doc.  



90 

єпископ Руперт та інші місцеві каноніки290. Таким чином, 
Владислав прагнув привернути на свій бік німецьких каноніків, 
тим більше, що Бамберзький собор був одним із семи 
імперських соборів. 

90-ті роки ХІ ст. були позначені спробами Владислава 
вирішити “поморське питання” (остаточно приєднати та 
християнізувати Помор’я). Воно є одним з ключових у 
відносинах між польськими та німецькими церковними 
структурами. Однак ці війни не були надто вдалими. У 1090 р. 
польські війська розбили поморян, однак не змогли утримати 
контроль над краєм291. У 1091 р. поляки знов увійшли в Помор’я, 
однак битва на річці Нотець не принесла перемоги жодній 
стороні292. Так само безуспішною була облога фортеці Накло, в 
якій брали участь і чеські воїни293. Галл Анонім вказував, що 
“так у поморян потроху зміцнювалося свідомість своєї переваги 
над поляками, і вони заслужили бути знищеними сином 
Марса”294. Ці невдачі послаблювали авторитет князя як 
всередині країни, так і на міжнародній арені. Проте, цими, хоч і 
не вдалими походами до певного часу тримались більш-менш 
гармонійні відносини з Імперією та особливо – з німецькими 
церковними установами, для яких християнізація Помор’я 
залишалась однією з головних цілей. 

Отже, польсько-німецькі церковні відносини розвивались 
доволі гармонійно. Ні Польща, ні Імперія не були зацікавлені у 
конфлікті. Аналогічно й німецькі церковні організації прагнули 
мирного життя, особливо після конфлікту з Римом. У цей самий 
період досяг апогею вплив на державні справи палацового 

                                                           
290 interpellante G[umpone] nuncio fratrum et domini Rotperti eiusdem loci VII 

episcopi, reddiderim per manvs Eberhardi et Henrici episcoporum, eiusdem 
Babenbergensis ecclesie fratrum. – Ibidem. 

291 Galla kronika. – S. 429–430. 
292 Як пише Галл Анонім, це було пов’язано з тим, що поляки не дочекавшись 

завершення посту вирушили в похід: Quod flagellum Deus, ut credimus, 

omnipotens in transgressoribus observantiae quadragesimalis ad correctionem 

exercuit, sicut quibusdam postea de ipso liberatis periculo revelavit. – Galla kronika. – 
S. 429–430. 

293 ltemque de Bohemia tribus aciebus In auxilium evucatis, Pomoraniam invadit 
Wladislavus circa sancti solempnia Michaelis. – Ibidem. 

294 Sicque Pomorani contra Poloniam paulatim in superbia sunt erecti, per puerum 

Martis, quem chalamo pingimus, extirpandi. – Ibidem. 



91 

комеса Сецеха (Галл Анонім зазначав про нього, як про 
розумного політика295), який, фактично, узурпував владу в 
Польщі 

У характеризований період князівська влада намагалася 
проводити політику гармонізації польсько-німецьких 
церковних відносин. Вони проходили під знаком конфлікту 
Імперії та папства, а також спроб реалізації поморської політики 
Польщі. Тому можна спостерігати відсутність конфліктів між 
Імперією та Польщею, а також їхню співпрацю щодо Помор’я. 
Сторони наближались до вирішення ключового питання – 
статусу та підпорядкування польських єпархій. 

 
POLISH-GERMAN CHURCH RELATIONS 

IN THE SECOND HALF OF XI-th CENTURY 
 

Oleh MAHDYCH 
The Taras Shevchenko National University of Kyiv 

 
Article shows  relations between Polish and German church structures in 

the second half of XI-th century. Through the prism of political life in Poland 
and poloi history and German states and the processes of Christianization of  
Slavic lands given to attempt to define the development of Polish-German 

relations church in this period. Special attention is paid to the the period of 
government polish prince Wladyslaw Herman and the role of the Polish 
Church in aggravating the conflict for investiture in the 80 y. XI-th century. 
Also defined and signs of stabilization interstate relations in this period and 
is considered, that Pomeranian wars in 90-th XI-th century become means of 
improving relations between Polish and German church institutions. 

Keywords: Congress of Gniezno, Gall Anonim, Bishopric of Gniezno, 
Archbishopric of Magdeburg, Gregory VII, investiture, Wladyslaw Herman, 
princess Judith. 

                                                           
295 Eo tempore Setheus palatinus comes, vir sapiens, nobili set formosus erat, sed 

avaritia exrecalus, multa crudelia et inporlabilia excrcebat. Alios scilicet viIi occasione 

transvendebat, alios de patria propellebat, ignohiles vero nobilibus praeponebat.  – 

Galla kronika. – S. 431. 



92 

УДК 27-9"1099/1187" 
 

ЦЕРКОВНІ ВІДНОСИНИ В ЛАТИНО-
ЄРУСАЛИМСЬКОМУ КОРОЛІВСТВІ (1099–1187) 

 
Олег ДРУЗДЄВ 

Інститут українознавства ім. І. Крип’якевича НАН України 
 

У статті зроблена спроба узагальнити та реконструювати історію 
християнської Церкви обох обрядів в Латино-Єрусалимському 
королівстві. Спираючись на наявні дані зроблено висновки стосовно 
основоположних проблем церковної історії хрестоносного королівства. 

Ключові слова: Єрусалимське королівство, хрестоносці, Церква, 
Візантія, Урбан ІІ, Алексій І Комнін, унія. 

 

Історію Єрусалимського королівства та хрестових походів 
загалом не можливо уявити без розгляду церковних аспектів, які 
мали свою нішу в ідейних мотивах походів та існуванні 
королівства загалом. Як відомо, однією з причин хрестових 
походів було бажання Римської курії поширити свій вплив на 
Схід (під яким розуміли в першу чергу Візантію, а тоді вже й 
Святу Землю)296. Підтримуючи релігійний запал перших 
хрестоносців, папа відправляв своїх легатів у похід разом з 
військами, з метою проконтролювати (а часто з допомогою 
військ хрестоносців і встановити) владу Католицької Церкви на 
завойованих землях. Більшість істориків сходяться на думці, що 
хрестові походи були одним із заходів папи, яким він хотів 
схилити Східну Церкву до унії297. Існують дані, згідно яких 
навіть візантійський імператор у своєму посланні на Захід про 
допомогу, за кілька років до початку походу, обіцяв в обмін на 
звільнення від загрози привести Церкву до єдності з Римом298. Та 
це виявилось не так просто. Якщо до хрестових походів, не 
зважаючи на формальний розкол, контакти між обома 

                                                           
296 Заборов М. А. Византийская политика папства и начало крестовых 

походов / М. А. Заборов // Средние Века. – Москва, 1959. – Вып. XIV. – С. 27–48. 
297 Krey A. C. The Crusade and the Eastern Churches / August C. Krey // The 

Crusades. Motives and Achivements. – Boston, 1964. – P. 12. 
298 Успенский Ф. История крестовых походов / Федор Успенский. – Москва, 

2005. – С. 20. 



93 

Церквами зберігались, то початок походів заклав основи 
взаємної неприязні. 

Як зазначають дослідники Візантії цього періоду, перед 
багатьма мешканцями імперії постало питання: “Чи є латиняни 
братами-християнами?”. І коли зважити на ті грабежі, до яких 
вдались хрестоносці (особливо учасники походу бідноти), то це 
питання було цілком логічне299. Тим не менше, не зважаючи на 
певні непорозуміння, відкритого конфлікту на церковній основі 
не було. Ба більше, вожді походу склали присягу імператору300. 
Ще на соборі у Клермоні папа Урбан ІІ, виступаючи перед 
присутніми, обґрунтовував потребу походу не тільки потребою 
звільнення Гробу Господнього, а й потребою захисту християн 
Сходу. Як пише Ордерік Віталій: “Після цього він [папа], із 
сльозами на очах, розповів про все своє горе через важке 
становище християн Сходу”301. Фактично, цим глава Римської 
Церкви обґрунтував потребу допомоги Східній Церкві, яка 
перебувала під тиском турків-сельджуків302. Така політика не 
була чимось дивним для того часу, позаяк Урбан ІІ, як і деякі 
інші вищі церковні чини, мали абсолютно налагоджений та 
активний контакт із Візантією в особі її імператора. Зокрема, 
збереглось листування в достатньо дружніх тонах між 
візантійським імператором Алексієм І, з однієї сторони, та 
папою і абатом монастиря Монте-Кассіно, з другої. Такі активні 
контакти вели, як зазначають деякі дослідники, до питання 
воз’єднання обох Церков, однак реалії самого хрестового походу 
показали неможливість реалізації цього задуму303. 

Часто в літературі, присвяченій хрестовим походам, можна 
зустріти твердження, що хрестоносці ще перед захопленням 

                                                           
299 Лебедев А. Исторические очерки состяния Византийско-восточной церкви 

от конца ХІ до середины XV века / А. Лебедев. – Санкт-Петербург, 1998. – С. 11. 
300 Бойчук Б. Боэмунд де Тарент. Князь Антиохии / Б. Бойчук [Електронний 

ресурс]. – Режим доступу: 

http://templiers.info/cross_and_demilune/index.php?id=great_people&great_peopl

e=Bohemond_I_Prince_of_Antioch. 
301 Ордерик Виталий. Постановления Клермонского собора // История 

средних веков. Крестовые походы / сост. М. Стасюлевич. – Москва, 2001. – С. 65. 
302 Dunclaf F. The Pope’s Plan for Crusade / Frederic Dunclaf // The Crusades. 

Motives and Achivements / ed. by James A. Bruntage. – Boston, 1964. – Р. 22. 
303 Krey A. C. The Crusade and the Eastern Churches... – P. 13. 



94 

Єрусалима постановили ставити латинських прелатів на 
кафедри захоплених міст304.Однак це не зовсім так. “Латиняни” 
(за характеристикою обряду) в більшості випадків лояльно 
ставились до грецького кліру, а католицькі єпископи були 
возведені на кафедри лише в містах, які покинули православний 
клір. Так, наприклад, єпископ Альбари в 1085 р. покинув 
кафедру, яку, після взяття міста, зайняв Петро Нарбонський. 
Загалом, якщо говорити про міжконфесійні відносини в період 
початку хрестових походів, можна з впевненістю твердити, що 
вони мали досить лояльний характер. Православне духовенство 
не утискалось у правах, адже, як зазначає Жан Рішар, “не було 
сенсу виганяти православних священиків, які часто були 
лояльні до Римської Церкви”305. 

Єрусалимський патріархат до приходу хрестоносців був у 
затяжній кризі. Після піднесення в 451 р., коли єпископ Ювенал 
домігся незалежності від свого митрополита та патріарха 
Антіохійського, що дало поштовх до розширення кордонів 
Єрусалимського патріархату, прийшов занепад, викликаний 
зовнішнім вторгненням. У ході арабського наступу кількість 
підпорядкованих Єрусалиму єпископств звелась до мінімуму. 
Так, станом на 808 р. згадуються лише єпископства Тіверіади, 
Мон-Фавора, Севастії та Наблуса306. Приблизно в такому ж стані 
застали патріархат і франки. 

Прибувши в Палестину, європейські завойовники не 
знайшли грецького (православного) патріарха: останній 
патріарх Симеон утік на Кіпр, де й помер, залишивши 
кафедральне місце вакантним (цим скористались хрестоносці, 
поставивши на це місце свою людину). Таким чином, 
створились усі умови для утворення та існування латинської 
Церкви на Сході. Говорячи про устрій Церкви на нових землях, 
треба зазначити, що, незважаючи на лояльність нових духовних 
провідників до старих порядків, зокрема, до кордонів церковних 

                                                           
304 Эпоха крестовых походов / под ред. Э. Лависса и А. Рамбо. – Смоленск, 

2005. – С. 298. 
305 Ришар Ж. Латино-Иерусалимское королевство / Жан Ришар. – Санкт-

Петербург, 2002. – С. 118. 
306 Заборов М. А. Папство и крестовые походы / М. А. Заборов. – Москва, 

1960. – С. 112. 



95 

провінцій, усе-таки були внесені певні зміни. Так, наприклад, 
Палестина мала за митрополію Скіфополіс (Бейсан), однак 
хрестоносці, зважаючи на його невигідне географічне 
розташування, вирішили підпорядкувати Палестину абату 
Мон-Фавора. Це було підтвержено 29 липня 1103 р., коли папа 
Пасхалій ІІ узаконив перетворення Мон-Фавора в 
архієпископство, підпорядкувавши йому ще й Тіверіаду та 
Галілею307. Щоправда, цей устрій довго не протримався, позаяк 
згодом було відновлено єпископство Назаретське. 

У 1128 р. Гійом Назаретський домігся перенесення 
єпископської кафедри із Скіфополіса в Назарет та 
підпорядкування вікарного єпископства Тіверіади. Цезарійську 
митрополію було відновлено одразу після взяття міста у 1101 р. 
Стосовно Єрусалимської церковної провінції, то з 1099 р. її 
вікарним єпископством стала Лідда. До неї також входило кілька 
давніх єпархій, яким залишили автономію (Наблуса, Акри, 
Єрихона), але підпорядкували патріаршому престолу. Віфлиєм, 
який до того був пріорством, через своє сакральне значення 
(місце народження Спасителя) став єпископством на чолі з 
Арнульфом де Мартоном. Утворення цього єпископства було 
незаконним, тому король Балдуїн І (1100–1118) домігся 
узаконення цього кроку від папи, перенісши до Віфлиєму 
єпископську кафедру Аскалона, втраченого у 1110 р.308. З огляду 
на важливість пріорства Хеврона, в 1168 р. його зробили 
вікарним єпископством Єрусалима. У той самий час було 
назначено архієпископа в Крак-де-Моаб (давнє місто Петру). 
Ним став митрополит Геррі, який прийняв титул “Першого 
латинського архієпископа Петри”309. У 1168 р. було також 
відновлено єпископство в Яффі. Остаточне формування 
території Єрусалимського церковного патріархату (до 
мусульманського відвоювання захоплених хрестоносцями 
земель) відбулось у 1124 р. Так, у результаті конфлікту між 
Антіохійським та Єрусалимським патріархатами за приєднані 
до королівства землі (в результаті успішних походів 1104–
1124 рр., було взято Акру, Бейрут, Сідон і Тір, які колись 

                                                           
307 Ришар Ж. Латино-Иерусалимское королевство... – С. 119. 
308 Там же. 
309 Там же. 



96 

належали до Антіохійської кафедри), папа Пасхалій ІІ повернув 
всі захоплені землі з підпорядкування Єрусалиму до Антіохії. 
Таким чином, повний перелік латинських вікарних єпископств 
Єрусалимського патріархату включав у себе п’ять 
архієпископств (Тіра, Назарета, Цезареї, Крака та Босри) та вісім 
єпископств. 

Важливим чинником формування церковної структури, а 
також феодалізації Церкви був принцип підпорядкування 
одному єпископу кількох єпископств, що приносило значні 
прибутки. Важливо відзначити, що Церква виступала не лише 
як духовна структура, а і як важливий політичний чинник, та 
мала значний вплив на політику і становище королівства. 
Доказом цього є те, що вже після взяття Єрусалима 15 липня 
1099 р. розгорнулась активна боротьба не лише за патріарший 
престол, а й за керівництво новоствореною державою. Так, 
Вільгельм Тірський зазначав: “Кілька осіб з духовенства, 
проникнуті гординею, зійшлися разом і оголосили князям, котрі 
засідали окремо, що мають їм дещо сказати”. Допущені до 
зібрання, вони сказали: “Духовенству оголошено, що ви 
зібралися тут, щоб обрати королем одного з-поміж себе. Ми 
визнаємо, що ваш намір добрий і святий, але він вимагає великої 
обачності, якщо ви захочете виконати його належно. Немає 
сумніву, що все духовне стоїть вище, ніж світське, а те, що вище, 
повинне і стояти попереду”310. Цей уривок ілюструє прагнення 
духовенства створити державу, де головою був би не світський 
вождь, а саме духовний. Треба сказати, що боротьба за 
патріарший престол в Єрусалимі відбувалась доволі активно, 
тому перші роки характеризує нестабільність у церковному 
житті королівства. Так, переможця у боротьбі за престол 
Арнульфа де Роола папа Пасхалій ІІ не визнав. У 1100 р. легат 
Даімберт Пізанський, за підтримки Боемунда та Балдуїна 
Едеського, скинув Арнульфа з престолу і сам був “обраний” 
патріархом Єрусалима (виступав у ролі духовного сюзерена всієї 
Сирії, що означало остаточну перемогу Єрусалимської кафедри 
в боротьбі за першість з Антіохією). 

                                                           
310 Вильгельм Тирский о правление Готфрида Бульонского // История 

средних веков. Крестовые походы / сост. М. Стасюлевич. – Москва, 2001. – С. 209. 



97 

Політична недалекоглядність Даімберта привела його до 
краху. Будучи яскравим прихильником концепції вищості 
духовної влади над світською, він висунув вимогу Ґотфріду 
Бульонському віддати йому Єрусалим та Яффу. Діамберт брав 
акивну участь у конфлікті між єпископом Пізи та Балдуїном І 
(який послаблював обидві сторони), налаштував проти себе 
духовенство на чолі з Арнульфом де Роолом та Робертом 
Ліддським, які в союзі з королем та Святим Престолом на соборі 
1102 р. в Єрусалимі скинули його з престолу, конфіскувавши 
статки311. Опісля цього “союзники” обрали його наступником 
Евремара (1102–1108), який не був визнаний папським легатом 
Гібеліном де Сабраном, що зайняв престол і утримував його аж 
до своєї смерті у 1112 р. Смерть Гібеліна відкрила дорогу до 
престолу Арнульфу де Роолу, який правив у 1112–1118 рр. Його 
правління мало двоякий характер. З одного боку, 
стабілізувалися відносини з королівською владою. Так, саме він, 
незважаючи на незаконне розірвання шлюбу з королевою 
Ардою, дозволив Балдуїну І одружитись з Аделаїдою 
Сицилійською. З іншого, – часто зловживав своїми 
повноваженнями і в 1115 р. був скинутий з престолу папським 
легатом Беренгарієм за симмонію (Арнульф віддав Єрихон 
племінниці Еммі в придане)312. У 1116 р. він домігся поновлення 
в Римі, однак 1118 р. помер. Його наступник – Гормонд де 
Пікіньї (1118–1128) управляв королівством під час полону 
Балдуїна де Бурга (1123–1124 рр., спільно з Євстахієм Граньє та 
Гійомом де Бюром), доки не помер під час облоги Бельхакама. 
Правління Еда Шартського характеризувалось продовженням 
політики Даімберта стосовно Яффи та Єрусалима. Правління 
Гільйома Месінського Фульхерія Ангулемського та Аморі де 
Неля характеризувались стабілізацією відносин із королівською 
владою. Його наступник – Іраклій (1180–1191) не відзначався 
особливою набожністю. Він був обраний Балдуїном IV під 
тиском своєї (Балдуїнової) матері Агнеси де Куртене Едеської, і 
навіть мав офіційну коханку313. З цього ми можемо зробити 

                                                           
311 Мишо Ж. История крестовых походов / Жозеф Мишо. – Москва, 2001. – 

С. 43. 
312 Перну Р. Крестоносцы / Режин Перну. – Санкт-Петербург, 2001. – С. 125. 
313 Ришар Ж. Латино-Иерусалимское королевство... – С. 125. 



98 

висновок, що становище Церкви в цей періоді було достатньо 
хитким, враховуючи відсутність керівника, котрий виконував би 
роль лідера духовної організації, яка мала виступати в якості 
морально-ідеологічної опори франкського (латинського) 
населення Леванту. Церква скоріше виступала політичною 
структурою та однією з ланок у феодальній ієрархії суспільства. 

Умови для формування Церкви як феодальної ланки 
прийшлого з Європи суспільства Леванту, були винятково 
сприятливі. Церква отримала земельні наділи та майно 
колишнього грецького кліру. Внутрішня організація церковних 
володінь, яка опиралася на середньовічне уявлення європейців 
про те, що єпископ повинен отримувати значні доходи й не міг 
бути рівний з простим абатом, призвела до збагачення 
єпископату, який отримував контроль одразу над кількома 
єпархіями. До того ж, Церква отримувала значні прибутки від 
дарунків королів і приватних осіб. Не можна не згадати й про 
церковну десятину, яка стала предметом суперечок між королем 
і кліром (остаточно король відмовився від неї лише на соборі в 
Наблусі в 1120 р.)314. Такі значні прибутки змусили королівську 
владу накласти обмеження на змогу передачі земельних 
володінь від світської особи до духовної. Так, у “Книзі короля” 
заборонялось дарувати Церкві замок, а також у разі продажу 
феоду, він не міг бути проданий ні Церкві, ні релігійному 
ордену. У випадку, якщо благородна дама йшла до монастиря, 
їй дозволялось його покинути на час, упродовж якого вона мала 
передати спадок найближчому родичеві, який “був у миру”315. 
Розпоряджалась вона лише майном, яке не стосувалось її феоду, 
і могло бути продане короні за гроші, які йшли монастирю. 

Варто згадати і про існування власного суду для Церкви – 
т. зв. “курії Церкви”, де розглядались злочини, скоєні 
кліриками, справи про єресі, чаклунство тощо. Однак 
церковний суд не мав відношення до виконання смертних 
вироків: засудженого до смерті передавали світській владі, яка й 
виконувала вирок316. 

                                                           
314 Ришар Ж. Латино-Иерусалимское королевство... – С. 125. 
315 Заборов М. А. Крестоносцы на Востоке / М. А. Заборов. – Москва, 1980. – 

С. 137. 
316 Перну Р. Крестоносцы... – С. 126. 



99 

У відношеннях із королівською владою ми спостерігаємо 
двозначність. З одного боку, Єрусалимський патріарх вважався 
патроном усієї держави та помазував короля на правління (без 
цього влада монарха не ввжалась легітимною). З іншого, король 
мав право контролю за обранням вищих церковних чинів, 
починаючи із самого патріарха: de-facto, він особисто призначав 
його з претендентів, висунутих каноніками Гробу Господнього. 
Також король, у період міжпатріашерства, здійснював контроль 
над єпископствами, тобто заміняв посаду патріарха317. Таким 
чином, забезпечувався паритет сил у королівстві. 

Як частина “феодальної драбини” королівства, яке постійно 
перебувало у стані війни із сусідами, Церква була зобов’язана 
постачати до королівського війська загони солдат. Патріарх мав 
виставити 500 воїнів (така ж кількість покладалась і на Церкву 
Гробу Господнього), з церков Вифлеєма та Лідди – 200, 
архієпископства Тіра, Назарета та Цезареї – по 150, єпископства 
Тіверіади та Севастії – по 100, Мон-Фавор – 100, єпископства 
Сент-Авраама та Сідона – по 50, Олів’єр, Тампль та Латін – по 50, 
Йосафатське та Сіонське абатства – по 150 воїнів. Таким чином, 
духовенство займало своє місце у феодальній драбині, подібно 
як і у Франції, де церковні землі напряму залежали від короля і 
певною мірою були продовженням його домену. Деякі з цих 
земель були справжніми сеньйоріями. Так, наприклад, в 
єпископствах Лідди та Назарету були власні васали та навіть 
власний “двір і монета”318. 

З цього можна робити певні висновки про роль та значимість 
Церкви у феодальній структурі тогочасного суспільства, яка 
була достатньо значною, позаяк Церква вступала у суперечки із 
світськими феодалами. Показовим випадком на підтвердження 
цієї тези є ситуація, яка склалась при взятті Тіра: ще до 
захоплення міста його архієпископом був призначений клірик 
Ед, який через свій старечий вік помер ще до взяття Тіра. Ця 
смерть, а також відсутність його наступника (ним лише у 1129 р. 
став Гільйом І) дали можливість світським особам розграбувати 
майно Церкви міста, що в майбутньому стало приводом до 

                                                           
317 Ришар Ж. Латино-Иерусалимское королевство... – С. 126. 
318 Мишо Г. История крестовых походов... – С. 45. 



100 

суперечки за повернення награбованого319. Однак у цьому 
питанні важко погодитись із думкою радянської школи, 
представленою працями Михайла Заборова, який стверджує, що 
конфлікт між Церквою і феодалами переріс у справжні 
зіткнення320. Свідчень про серйозний конфлікт між Церквою та 
феодалами нами не знайдено, тому ми притримуємось думки 
європейських учених (Жан Рішар, Бернгард Куглер та ін.), які 
не схильні абсолютизувати такі конфлікти. Єпископи та абати 
часто демонстрували свою відвагу в бою. Так, наприклад, 
Евремар Цезарейський у битві при Тел Даніті ніс Істинний 
Хрест, який вважали охоронцем хрестоносців. 

Крім “мирської функції”, Церква виконувала і свої прямі 
обов’язки, займаючись богослужінням та євангелізацією 
населення. Як зазначає М. Заборов, “для зміцнення свого 
становища франки, поряд з мечем, використовували і 
релігію”321. 

Тобто, характеризуючи становище Церкви в королівстві, 
зазначимо, що вона була на вершині феодальної драбини, 
користувалась низкою привілеїв, які дозволили їй стати великим 
землевласником, а відтак – напряму впливати на політику та 
становище королівства загалом. Зважаючи на внутрішню 
нестабільність королівства, саме Церква була консолідуючим 
чинником для хрестоносців у Леванті, довгий час утримуючи 
хрестоносне королівство в єдності і ставши одним із важливих 
чинників його існування. Міжконфесійних конфліктів не було, 
позаяк Східна Церква не могла скласти конкуренцію Латинській 
стосовно впливу чи в будь-яких інших моментах. 

                                                           
319 Ришар Ж. Латино-Иерусалимское королевство... – С. 127. 
320 Заборов М. А. Папство и крестовые походы... – С. 114. 
321 Заборов М. А. Крестоносцы на Востоке... – С. 137. 



101 

THE CHURCH AFFAIRS OF THE LATIN KINGDOM  
OF JERUSALEM (1099–1187) 

 
Oleh DRUZDIEV 

Ivan Krypiakevych Institute of Ukrainian Studies. 
National Academy of Science of Ukraine 

 

In the article is represented an attempt to generalize and reconstruct the 
history of the Christian Church of both rites in the Latin Kingdom of 
Jerusalem. Provided with the general overview of the events that occured at 
a time when it happened. Identified several basic issues which determined 
the Church’s situation in the Kingdom. On the bases of available data , the 
general conclusions were made on the key issues of Church history of 
Crusaders Kingdom. 

Keywords: Kingdom of Jerusalem, Crusaders, Church, Byzantium, 
Urban II, Alexius I Comnenus. 



102 

УДК 929.71(4)"9" 
 

ДО ПИТАННЯ ЗАСНУВАННЯ 
ОРДЕНУ ТАМПЛІЄРІВ 

 
Сергій ГУМЕННИЙ 

Тернопільський національний педагогічний університет 
імені Володимира Гнатюка 

 

У статті порушено питання виникнення духовно-лицарського 
Ордену тамплієрів та пов’язаних із ним стереотипів суспільної 
свідомості. Особливу увагу звернено на початковий період існування 
“бідних лицарів”, процес офіційного визнання та затвердження статуту 
Ордену. 

Ключові слова: духовно-лицарські ордени, Орден тамплієрів, “бідні 
лицарі”, хрестові походи, статут Ордену. 

 

Орден тамплієрів (Pauperurum Commilitonum Christi 
Templiqne Solamoniaci) або “бідних лицарів Храму Соломона” – 
одне з тих явищ історичного минулого, яке користувалося 
посиленою увагою як сучасників, так і поколіннь після його 
зникнення. Популярність тамплієрів, як це часто трапляється, 
зіграла з ними поганий жарт, створивши поле для 
псевдонаукових домислів та “графоманства”. Сформований 
традицією романтизму початку ХІХ ст. стереотипний образ 
тамплієра-негідника, завдяки творам Вальтера Скотта 
“Талісман” та “Айвенго”322, утвердився в суспільній свідомості. 
У той же час, сучасна художня література та кіноіндустрія 
активно продукують персонаж “тамплієра-мудреця”, який 
таємно править світом. Прикладом використання цього образу є 
бестселер Дена Брауна “Код да Вінчі”323. 

Метою пропонованої статті є виявлення у великому обсязі 
наукової та популярної літератури, присвяченої тамплієрам, 
певних суперечностей, та сучасний, базований на застосуванні 
комплексу загальнонаукових та власне історичних методів 
наукового пізнання, аналіз раннього етапу історії Ордену. 
Актуальність проблеми полягає в тому, що дослідження 

                                                           
322 Скотт В. Айвенго / Вальтер Скотт. – Харків, 2010. – 248 с. 
323 Браун Д. Код Да Вінчі / Ден Браун. – Харків, 2003. – 482 с. 



103 

виникнення Ордену тамплієрів сприяє уточненню образу 
Середньовіччя й подоланню стереотипів його сприйняття. 

Почнемо з того, що суперечливим є навіть час заснування 
Ордену. Найбільш поширеною, хрестоматійною датою його 
створення вважається 1118 р. Проте в книзі придворного 
хроніста єрусалимських королів Бодуена І та Бодуена ІІ 
Фульхерія Шартрського (Fulcher of Chartres) “Діяння франкських 
мандрівників, які вирушили на завоювання Єрусалиму 1095–
1127” (“Gesta peregrinantium Francorum cum armis Hierusalem 
pergentium 1095–1127”) про лицарів храму не згадано, хоча цей 
автор вирізняється доволі докладним описом подій324. Розповідь 
хроніста уривається на 1127 р., відзначеному збільшенням 
чисельності щурів, які переносили хвороби та становили 
небезпеку для населення й господарства Єрусалима. Чому ж 
хроніст не згадує про заснування військово-чернечого Ордену? 
Можливо, що тоді це була ще малочисельна група лицарів, які 
оселились на руїнах колишнього храму царя Соломона 
(релігійний комплекс Ал-Харам аш-Шаріф), не становили 
значної військової сили та не могли претендувати на ключову 
роль у житті Палестини чи Європи325. 

Першу згадку про “лицарів Храму” містить “Історія діянь у 
заморських землях (“Historia rerum in partibus transmarinis 
gestarum”) архієпископа Гійома (Вільгельма) Тірського. Він 
повідомляє про прибуття у 1118 р. лицарів із Шампані на чолі з 
Гуґо де Пейном (Пайєном) (Hugues de Payns / Payens): 
“…дев’ять років вони носили світське вбрання, яке давав їм 
народ… У їх дев’ятий рік, коли у Франції був собор у Труа, про 
який ми знаємо, що на ньому були присутні архієпископи 
Реймський і Санський зі своїм духівництвом, єпископ Альбано 
(Albano), легат апостольського престолу… вони отримали за 
розпорядженням папи Гонорія (Honorius) та патріарха 
Єрусалимського Стефана (Stephen) статут і певне вбрання, лише 

                                                           
324 Фульхерий Шартрский. Иерусалимская история (деяния франков, 

совершивших паломничество в Иерусалим) ; [пер. А. Слезкин]. – Париж, 1866. – 

[Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
http://www.vostlit.info/Texts/rus3/Fulch/text.phtml?id=4452. 

325 Хилленбранд К. Крестовые походы. Взгляд с Востока: мусульманская 

перспектива / Кэрол Хилленбранд. – Санкт-Петербург, 2008. – С. 300–302. 



104 

біле... при папі Євгенії (Eugene) вони почали на своїх плащах 
носити хрести з червоної тканини щоб відрізнятися від 
решти”326. Отже, в уривку є свідчення про офіційне 
затвердження папою чернечо-лицарського Ордену, яке 
відбулось на Церковному соборі у м. Труа в 1128 р. 

Тепер повернемося до хроніки Фульхерія Шартрського, 
якому приписують ледь чи не навмисне замовчування 
створення Ордену. Цьому є логічне пояснення: хроніка 
уривається на 1127 р., в той час як офіційне створення Ордену 
відбулось 1128 р. Отже, автор “Діянь франків” просто не дожив 
до того часу, коли прибулі з Франції пілігрими отримали 
визнання Церкви та стали на захист Святої Землі. 

Причини заснування Ордену також викликають гострі 
наукові дискусії. Загальновизнаним, підручниковим є 
пояснення виникнення Ордену тамплієрів з потреб захисту 
завоювань хрестоносців на Сході327. Проте цю гіпотезу не слід 
вважати безальтернативною чи остаточною. Наприклад, 
французький історик Маріон Мельвіль, звертаючись до праці 
єпископа Жака де Вітрі, акцентує на дещо відмінних причинах 
виникнення тамплієрів на теренах Утремера328: “І в той час, як 
все на світі, стани багаті і бідні, дівчата та хлопці, старі й діти 
поспішали до Єрусалима, щоб відвідати святі місця, розбійники 
і злодії наповнили дороги і захоплювали паломників, грабуючи 
безліч і вбиваючи багатьох з них”329. 

Цілком очевидно, що причини виникнення Ордену 
ґрунтуються на потребах захистити інтереси європейців на 
Близькому Сході, де хрестоносці перебували в оточенні більш 
чисельного мусульманського населення. Спочатку, коли Орден 

                                                           
326 Вильгельм (Гийом) Тирский. История деяний в заморских землях ; [пер. 

Г. Росси]. – Москва, 1970. – [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 

http://www.vostlit.info/Texts/rus/Giiom_Tir/otryvok1.phtml?id=345. 
327 Заборов М. А. Крестоносцы на Востоке / М. А. Заборов. – Москва, 1980. – 

320 с.; Medium aevum: Середні віки / за ред. Л. Войтовича. – Львів, 2010. – 502 с. 
328 Утремер (від французького “outre-mer” – заморське володіння) – загальна 

назва держав, створених хрестоносцями на землях Палестини (Леванту) у ХІІ ст.: 

графств Едесса й Тріполі, князівства Антіохійського та Єрусалимського 
королівства. 

329 Мельвиль М. История ордена тамплиеров / Марион Мальвиль. – Москва, 

2006. – С. 12. 



105 

був малочисельним та недостатньо сильним, у його 
можливостях була оборона прочан, котрі приїздили на Святу 
Землю. Згодом, коли тамплієри зміцніли як військова 
організація та збільшились чисельно, вони змогли стати на 
захист завойованих держав хрестоносців. 

Утім навіть символічна “бідність” тамплієрів є до певної міри 
сумнівною. Зокрема, можна звернути увагу на дискусії стосовно 
символіки герба Ордену. Ним стало зображення двох озброєних 
лицарів, котрі їдуть на одному коні. Більшість дослідників 
уважає, що два лицарі на одному коні символізують двоїсту 
природу тамплієра – лицар і чернець. Проте, з легкої руки 
В. Скотта, поширилась інша версія: два лицарі на одному коні 
символізують бідність та смиренність, обітницю яких давав 
тамплієр330. Знаками Ордену тамплієрів були також білий плащ-
мантія для лицарів і коричневий для сержантів (пажів, 
зброєносців) із червоним восьмиконечним хрестом. Прапор 
являв собою чорно-біле полотнище (Босеан) з девізом “Non nobis 
Domine” (початковими словами дев’ятого вірша 113-го псалма 
“Не нам, Господи, не нам, а імені Твоєму славу дай”: “Non nobis, 
non nobis, Domine, sed nomini Tuo da gloriam”)331. 

Місцем формування Ордену став пагорб у Єрусалимі, де ще 
збереглися руїни та підземелля Храму юдейського царя 
Соломона (961–922 рр. до н. е.), існували мечеті Купол Скелі332 та 
аль-Акса333. Чернець Йоханус із Вюрцбурга побував там після 
собору в Труа, залишивши таке свідчення: “…від полуденної 
лінії праворуч розташований палац, кажуть, побудований для 
Соломона. У цьому палаці, або домі, можна побачити стайню 
настільки дивовижної місткості й настільки велику, що в ній 
може розміститися більше двох тисяч коней або півтори тисячі 
верблюдів”. Із “стаєнь Соломонових”, як іменує руїни храму 
чернець-пілігрим Теодорик, розпочалась історія “бідних 

                                                           
330 Скотт В. Айвенго... – 248 с. 
331 Мельвиль М. История ордена тамплиеров... – 368 с. 
332 Саме цю святиню у 1099 р. увінчано хрестом та названо Храмом Господнім 

(Templum Domini), позаяк Храм Гробу Господнього поруйновано у 1009 р. 

фатимідським халіфом аль-Хакімом. 
333 Хилленбранд К. Крестовые походы... – С. 300–302. 



106 

лицарів”, першим керівником яких став магістр Гуґо де Пейн 
(Пайєн)334. 

Дуже швидко новостворений орден розрісся з групки, що 
складалась лише з дев’яти чоловік та їхніх зброєносців, до чітко 
структурованої організації, яка охопила своєю діяльністю усю 
Європу й Близький Схід, контролювала і проводила фінансові 
операції, перекази коштів через широку мережу власних замків. 
Існує навіть версія появи назви Ордену від одного з них – 
фортеці Тампль у Парижі335. Тампль був збудований у столиці 
Франції в 1240 р.. Згодом він став місцем ув’язнення короля 
Людовіка XVI і його дружини Марії-Антуанетти, тут загинув 
Людовик XVII – син французького короля, який прожив лише 
десять років, проте встиг отримати порядкове династичне 
означення. Тож колишня паризька резиденція тамплієрів згодом 
стала символом перемоги революції над королівською владою у 
Франції й тому мала бути знищена за наказом Наполеона І у 
1808–1810 рр. Нині на її місці розташована однойменна станція 
метро. Від фортеці ж залишилися лише важкі двері, що 
зберігаються у Венсені336. 

Із фортецею тамплієрів у Парижі та банківськими 
операціями “бідних лицарів” пов’язана трагічна розв’язка, яка 
настала для Ордену. У п’ятницю 13 жовтня 1307 р. король 
Франції Філіпп ІV Красивий, за участі папи Климента V, котрий 
перебував у Авіньйоні, здійснив арешти своїх кредиторів – 
тамплієрів. У 1314 р. останнього магістра Ордену Жака да Моле 
було спалено за звинуваченням в єресі337. Трагічна доля “бідного 
воїнства Христового” лише посилила зацікавлення до його 
справжньої історії, але й сприяла вкоріненню вигадок, які 
певною мірою спотворили первинний образ тамплієра338. 

Варто звернути увагу й на статут Ордену, що був 
затверджений на церковному соборі в Труа за активної участі 

                                                           
334 Medium aevum... – С. 229. 
335 Иванова О. Загадки истории. Факты. Открытия. Люди / Ольга Иванова. – 

Харьков, 2013. – С. 643–648. 
336 Заборовский Э. Тайна казны тамплиеров / Эдуард Заборовский // Вокруг 

Света. – 2007. – № 5. – С. 118–128. 
337 Medium aevum... – С. 249–250. 
338 Заборов М. А. Крестоносцы на Востоке... – 320 с.; Вага Ф. Тамплиеры: 

история и легенды / Фауст Вага. – Москва, 2007. – 128 с. 



107 

цистеріанського ченця Бернарда Клервоського (1090–1153) – 
святого, автора “Похвали новому лицарству”339. У свої двадцять 
три роки, в 1113 р., він був призначений абатом монастиря 
Клерво, поблизу Лангра, на землях, подарованих ченцям-
цистеріанцям графом Тібо де Шампанським, який стояв біля 
витоків Ордену тамплієрів та був особистим товаришем, 
родичем Гуґо де Пейна. Дружба св. Бернарда і графа Тібо була 
досить міцною. Але, тим не менше, вона не заважала графу 
Шампані сприяти діяльності філософа-номіналіста П’єра 
Абеляра340. Найвідомішою рисою його філософської позиції 
було звернення до розуму як провідного інструменту й 
критерію в пошуках істини. Саме св. Бернард був ініціатором 
засудження П’єра Абеляра та Арнольда Брешіанского 
(прихильника бідності Церкви ранньохристиянського періоду) 
на церковному соборі у 1140 р.341. Той факт, що Тібо де 
Шампанський підтримував контакти з обома таборами 
схоластичної науки свідчив, як мінімум, про високі 
інтелектуальні якості графа. Проте подібні ідеї у середовищі 
тамплієрів свідчили на користь наявності певної опозиційної 
налаштованості думок Ордену до папського престолу. 

“Молитвами магістра Гуґо де Пейна (Пейена), яким милістю 
Божою покладено початок вищезгаданого лицарства, ми 
зібралися в Труа з різних провінцій по той бік гір на свято 
святого Іларія в рік від Втілення Христового 1128, в дев’яту 
річницю виникнення вищезгаданого лицарства”, – писав у своїй 
хроніці французький єпископ Жак де Вітрі. Саме на нього 
посилається дослідниця Маріон Мельвіль, структуруючи 
положення, що містяться у Статуті Ордену. Латинська редакція 
статуту містить 72 статті з прологом і включає протокол 
Собору342. Розглядаючи французьку редакцію статуту Ордену 
також бачимо, що він був доволі обширним і деталізував багато 
сторін життя ченців-лицарів. 

                                                           
339 Medium aevum... – С. 249–250. 
340 Мельвиль М. История ордена тамплиеров... – С. 9. 
341 Ратисбон М. Письма Бернара Клервоского против Петра (Пьера) 

Абеляра / Теодор Ратисбон ; [пер. Н. Сидоровой]. – Москва, 1959. – 

[Електронний ресурс]. – Режим доступуі: http://bernard.oneiros.ru. 
342 Мельвиль М. История ордена тамплиеров... – С. 16–19. 



108 

Вісім перших статей трактують виключно релігійні обов’язки 
братів: вони повинні з великим благочестям слухати Службу 
Божу; в разі смерті одного з братів буде відслужена меса за 
упокій його душі, й кожен з побратимів прочитає для нього сто 
разів “Отче наш”; упродовж сорока днів на місці покійного 
будуть годувати одного бідняка. Священики й клірики, які 
обслуговують Орден тимчасово, мають право на одяг і їжу, але 
нічого не отримують з пожертвувань, зроблених тамплієрам. 
Більше того, братам було дозволено сидіти під час меси343. Ці 
статті підкреслювали вимогу благочестя членів Ордену, але 
разом з тим і зобов’язували до пошанування тамплієра в разі 
його смерті. Для лицаря-воїна це було важливо. Крім того, ці 
статті акцентували на організаційній єдності членів Ордену344. 

Наступні одинадцять статей стосуються повсякденних 
правил та військових походів: брати здійснюють трапезу 
мовчки, слухаючи читання Святого Письма. М’ясо подається 
тільки два рази на тиждень, з подвійною порцією по неділях – 
для лицарів, у той час як зброєносці й сержанти (військові 
слуги) повинні задовольнятися звичайним раціоном. В інші дні 
меню містить дві-три страви з овочів або тіста, в п’ятницю – з 
риби. Брати дотримуються посту від дня Всіх Святих до 
Великодня, за винятком великих свят. Десяту частину свого 
хліба вони мають віддавати бідним. Після вечірні брати 
зберігають мовчання, за винятком випадків військової 
необхідності; ті ж, хто втомився, можуть обмежитися 
прочитанням тринадцять разів “Отче наш” у своєму ліжку 
замість того, щоб вставати до заутрені. Варто додати, що Орден 
мав власну капеланську службу345. 

За статутом, регламентації підлягало також військове 
спорядження лицаря: кожен міг мати трьох коней і одного 
конюшого (зброєносця). Стремена й вудила були без позолоти 
або сріблення. Брати не могли мати жодної торби чи скрині із 

                                                           
343 Upton-Ward J. The Rule of Templars / Judith Upton-Ward ; [пер. с англ. 

П. Румянцева]. – Woodbridge, 1972. – Р. 1–8, 23, 29, 62–63. 
344 Мельвиль М. История ордена тамплиеров... – С. 16–19. 
345 Забзалюк Д. Історико-правові засади участі ордену госпітальєрів у 

хрестоносному русі / Дмитро Забзалюк // Национальный юридический 

журнал: теория и практика. – Кишинев, 2014. – Февраль. – С. 36–40. 



109 

замком. Листи, адресовані їм, читалися в присутності магістра, 
що, можливо, пояснювалось високим рівнем неосвіченості у 
лавах “лицарів Храму”. В даних статтях відображено заходи, що 
сприяли укріпленню дисципліни серед лицарів та вели до 
збагачення організації, зростання впливів Ордену, а не окремих 
його членів346. 

Уже через кілька десятків років після утворення Ордену білі з 
червоним хрестом плащі храмовників стали вселяти жах на 
Сході й заздрість на Заході. Після собору в Труа “бідні лицарі” 
роз’їхалися Європою, відкриваючи відділення Ордену та 
приймаючи пожертвування для служби на Святій землі. Дари 
були різні: від мідної монети до величезних маєтків, якими 
наділили Орден королева Португалії, французький король та 
граф Барселонський. Король Альфонс І Арагонський у заповіті, 
складеному при облозі Бургоса (1131), обіцяв передати третину 
королівства тамплієрам347. Саме з боротьбою проти маврів 
(арабів) на території Піренейського півострова пов’язані 
наступні десять років існування Ордену348. 

З часу свого виникнення “Орден лицарів Храму”, часто 
завдяки затвердженим у Статуті суворості та відстороненості 
устрою свого життя, став жертвою напівміфічних домислів та 
відвертого перекручення фактів, яке сприяло формуванню 
стереотипного, таємничого образу тамплієра. Сучасна історична 
наука на основі об’єктивного аналізу джерел намагається 
пролити світло на життя та діяльність “бідних лицарів”. 
Виконати покладене завдання вдається не завжди – наявність 
значної кількості перекручень, романтичних легенд та 
недостатнє висвітлення певних аспектів становлення Ордену 
ускладнюють дослідження цього історичного явища. Прикрим 
також видається той факт, що сучасна українська історіографія, 
можливо в контексті орієнтації на дослідження вітчизняної 
історії, а можливо через обмежену можливість доступу до 
першоджерел, досі не створила цілісного дослідження з 
означеної тематики. І все ж, Орден тамплієрів – дивний і 

                                                           
346 Мельвиль М. История ордена nамплиеров... – С. 16–19. 
347 Мельвиль М. История ордена nамплиеров... – С. 21; Вага Ф. Тамплиеры: 

история и легенды... – 128 с. 
348 Заборовский Э. Тайна казны тамплиеров... – С. 120–128. 



110 

унікальний симбіоз лицарів та ченців, залишається одним із 
найяскравіших і найбільш привабливих явищ в історії Середніх 
віків. 

 
TO THE QUESTION ABOUT THE FOUNDATION 

OF THE KNIGHTS TEMPLAR 
 

Serhiy HYMENNYI 
The Volodymyr Hnatiuk National Pedagogical University of Ternopil 

 
This article raises the issue of the emergence of spiritual and military 

order of Knights Templar and the associated stereotypes of social 
consciousness, analyzed database sources, illuminating the said question. 
Particular attention is drawn to the initial period of existence “poor knights”, 
the process of official recognition and approval of the organization’s charter. 

Keywords: Military order, the Order of the Knights Templar, “poor 
knights”, the Crusades, the charter of the Order. 



111 

УДК 94(450)"14" 
 

СОЦІАЛЬНО-ЕКОНОМІЧНЕ СТАНОВИЩЕ  
ІТАЛІЙСЬКИХ ЗЕМЕЛЬ у 50-х роках XV ст. 

 
Тарас ОЛІЯРЧУК 

Львівський національний університет імені Івана Франка 
 

У статті розглянуто становище Апенінського півострова в середині 
XV ст. Середина XV ст. стала відправною точкою для формування 
ренесансної історії Італії, а також роздробленості, закладеної внаслідок 
італійських воєн. Важливу роль відведено Лодійському мирному 
договору як системі італійського концерту, тобто системі міри 
противаг, яка згодом стане основним принципом ведення міжнародної 
політики та дипломатії. 

Ключові слова: Лодійський мир, Козімо Медічі, кондотьєр, Франческо 
Сфорца, “Італійський концерт”, Перша Італійська Ліга. 

 

У XIV–XV ст. в Італії, незважаючи на її політичну 
роздробленість, відбувалися глибокі, хоча й поступові 
перетворення. Політичні негаразди, накопичення багатств у 
цьому центрі світової торгівлі й, врешті, багата історія Італії 
сприяли Ренесансу – відродженню традицій древніх цивілізацій 
Греції та Риму. 

Зростання добробуту супроводжувалося формуванням 
суспільства урбаністичного, світського та глибоко 
індивідуалістичного349. Міста, які виникли ще в античну епоху і 
ніколи повністю не зникали, відродилися завдяки величезному 
підйому торгівлі та промисловості. Більше того, чвари між 
імператорами й папами дозволили містам, лавіруючи між обома 
сторонами, звільнитися від їхнього зовнішнього контролю. 
Усюди, за винятком півдня Апеннінського півострова, міста 
стали поширювати свою владу на навколишню сільську 
місцевість350. Феодальній знаті доводилося відмовлятися від 

                                                           
349 Брис К. История Италии / Карл Брикс ; пер. с. фр. Т. Губаревой. – Санкт-

Петербург, 2008. – С. 356. 
350 Луццато Дж. Экономическая история Италии / Джино Луццато ; под. ред. 

С. Сказкина. – Москва, 1954. – С. 196. 



112 

звичного способу життя і брати участь в інтелектуальній і 
духовній діяльності в містах. 

У політичному відношенні феодальна анархія змінилася 
повним хаосом. За винятком розташованого на півдні 
Неаполітанського королівства, Апеннінський півострів був 
розділений на безліч дрібних міст-держав, майже повністю 
незалежних як від імператора, так і від папи. Звичайно, 
відбувалися різного роду захоплення і злиття, але багато міст 
могли успішно постояти за себе і жодні угоди чи сили не могли 
примусити їх до об’єднання351. Водночас, різкі соціальні 
протиріччя в самих містах і необхідність утворення єдиного 
фронту проти зовнішніх ворогів сприяли падінню багатьох 
республіканських режимів, що полегшувало захоплення влади 
деспотами. Люди, втомившись від нестабільності, самі шукали 
або схвалювали появу тиранів, які правили за допомогою 
найманців (кондотьєрів), але, разом з тим, прагнули домогтися 
поваги й підтримки у містян. У цей період відбувалося значне 
розширення великих держав за рахунок дрібних, тож до 1494 р. 
залишилося лише п’ять великих держав: Міланське герцогство, 
Флорентійська та Венеційська республіки, Папська область і 
Неаполітанське королівство були найбільш значними 
політичними утвореннями Апеннінського півострова352. Мілан, 
під управлінням сім’ї Сфорца, став однією з найбагатших 
держав і центром мистецтва та освіти. 

Подібно до того, як Мілан домінував у Ломбардії і 
контролював альпійські перевали – проходи в Північну Європу, 
Венеція, збудована на островах лагуни, панувала на 
Адріатичному морі (хоча трималася осторонь від складних 
перипетій апеннінської політики). Завдяки своєму 
географічному положенню, Венеція грала роль посередника в 
торгівлі між Західною і Східною Європою. Венецією управляли 
багаті сім’ї, які обирали зі свого середовища дожа (довічного 
главу міста, який правив з допомогою Сенату й Ради десяти). За 
Лодійським договором 1454 р., укладеним між Венецією і 

                                                           
351 Тарле Е. История Италии в средние века / Евгений Тарле. – Москва, 

2003. – С. 117. 
352 Кенинсберг Г. Средневековая Европа 400–1500 гг. / Гельмут Кенинсберг. – 

Москва, 2001. – С. 242. 



113 

Міланом, Венецію визнано материковою державою в східній 
Ломбардії і на північних берегах Адріатичного моря353. 

Флоренція зберігала видимість республіканської форми 
правління, однак часті перевороти та чвари між партіями і 
панування олігархії, що складалася з вузького кола багатих 
сімей, призвели до визнання її містянами в 1434 р. влади родини 
Медічі. Формально зберігалася республіканська форма 
правління, але насправді Козімо Медічі та його наступники вели 
себе як справжні деспоти354. Династія досягла розквіту за 
Лоренцо Пишного (1469–1492), поета, покровителя мистецтва та 
наук, державного діяча й дипломата. 

Папська область займала значну частину центральної Італії, 
включаючи Романью, досягаючи на сході меж Венеції. 
Номінально цією територією управляв папа. Фактично ж, вона 
була роздроблена на численні феодальні володіння, де 
правителі встановлювали свої власні порядки355. 

У середині XV ст. Італія зіткнулася з двома новими 
несприятливими чинниками міжнародного життя. На Заході, за 
Альпами, підходила до кінця затяжна боротьба між 
феодальними династіями Європи, зокрема, англо-французький 
конфлікт. Тому, слід було очікувати, що в італійські справи 
незабаром втрутяться великі континентальні держави – 
Франція, Іспанія та Австрія.356 На Сході – середземноморському 
та адріатичному флангах, в Італії з’явилася загроза з боку турків. 

Далекоглядні державні діячі кожної з п’яти великих 
італійських держав невдовзі усвідомили, що тривалу 
апеннінську “громадянську війну” необхідно припинити. 
Почалися мирні переговори. З ініціативи Козімо Медічі з 
Флоренції і папи Миколи V, дож Венеції Франческо Фоскарі та 
герцог Міланський Франческо Сфорца в квітні 1454 р. уклали 
Лодійський мир. Зародилась федерація, до якої приєдналися 
неаполітанський король Альфонсо Арагонський і, в кінцевому 

                                                           
353 Красильникова Е. Венеция / Е. Красильникова. – Москва, 2003. – С. 92, 95. 
354 Докладніше див.: Duffy B. The Tuscan Republics (Florence, Siena, Pisa, and 

Lucca), with Genoa / Bella Duffy. – London, 1892. – 456 p. 
355 Грегоровиус Ф. История города Рима в Средние века (от V до 

XVI столетия) / Фердинанд Грегоровиус ; пер. с нем. – Москва, 2008. – С. 822. 
356 Кенинсберг Г. Средневековая Европа... – С. 257. 



114 

підсумку, більш дрібні італійські держави під зверхністю 
папи357. Священна Ліга італійських держав наклала заборону на 
конфлікти в межах Апеннінського півострова для мирного 
співіснування такої різноманітної за своїм устроєм низки 
держав, які об’єдналися проти вірогідної зовнішньої загрози. 

Важливим є також аспект чотирьох Ломбардських воєн, які 
передували підписанню Лодійського договору. Вони тривали 
впродовж 1425–1454 рр. У ході цих війн змінилася політична 
структура Італії: з комун і міст виникло п’ять держав, що 
складали політичну карту Італії аж до Італійських воєн358. 

Перша з чотирьох воєн, спрямованих проти територіальних 
амбіцій міланського герцога Філіппо Марія Вісконті, пов’язана із 
смертю Джорджіо Орделаффі, синьйора Форлі. Він зробив 
Вісконті опікуном свого дев’ятирічного спадкоємця Теобальда II. 
Його мати – Лукреція дельї Алідозі, донька синьйора Імоли, не 
погодилася із цим, оголосивши себе регентом. Флорентійська 
республіка відреагувала на це оголошенням війни Вісконті. Її 
кондотьєр Пандольфо Малатеста вторгся в Романью, щоб 
допомогти представникам родини Алідозі, але був розбитий, а 
місто було взято штурмом 14 лютого 1424 р. Останній правитель 
Імоли – Луїджі дельї Алідозі, був відісланий до Мілана, а кілька 
днів по тому правитель Фаєнци Ґвідантоніо Манфреді став на 
бік Вісконті. Флорентійська армія, якою на цей раз командував 
Карло Малатеста, в липні була розбита в битві при Загонаре. 
Малатеста потрапивши в полон до Вісконті, піддався на його 
пропозиції та приєднався до війська Вісконті. Тоді Флоренція 
найняла Нікколо Піччініно й Оддо да Монтоне, та вони також 
були розбиті при Валь ді Ламонія. Оддо був убитий, а Піччініно 
зміг переконати Манфреді оголосити війну Вісконті359. 

Флорентійські нещастя були врівноважені пактом з 
Венеційською республікою від 4 грудня 1425 р. Відповідно до 
угоди, всі завоювання в Ломбардії отримували венеційці, а в 
Романьї і Тоскані – флорентійці; капітан-генералом Ліги 

                                                           
357 Докладніше див.: Browning O. The age of the Condottieri, a short history of 

mediaeval Italy from 1409–1530 / Oskar Browning. – London, 1895. – 322 p. 
358 Линтнер В. Италия. История страны / Валерио Линтнер ; пер. с англ. 

А. Демина. – Москва, 2007. – С. 137. 
359 Тарле Е. История Италии в средние века... – С. 141. 



115 

призначено кондотьєра Франческо Буссоном да Карманьйола360. 
Вісконті, який вже віддав Форлі й Імолу папі, щоб заслужити 
його прихильність, попросив перемир’я. Завдяки 
посередництву папського легата Нікколо дельї Альбергаті, 
30 грудня 1426 р. у Венеції підписано мир361. Вісконті отримав 
назад землі, окуповані флорентійцями в Лігурії, але йому 
довелося відмовитися від району Верчеллі, завойованого 
герцогом Савойї Амадеєм VIII, і Брешії, що перейшла до Венеції, 
а також пообіцяти не вступати в Романью і Тоскану. 

Мир, однак, тривав не довго. За порадою імператора 
Сиґізмунда І Люксембурґа, Вісконті не став ратифікувати 
мирний договір, і в травні 1427 р. знову розпочалася війна. 
Спочатку міланці змогли взяти Казальмагджоре й Брешелло. 
Надісланий туди флот був спалений венеціанським флотом, 
однак Нікколо Піччініно зміг 29 травня перемогти Буссоном при 
Готтоленго. Венеційський командувач змусив його відступити й 
12 липня захопив Казальмаджоре. В той самий час Орландо 
Паллавічино, що володів кількома замками біля Парми, повстав 
проти Вісконті, а Амадей VIII і Джованні Якопо Монфератський 
вступили в Ломбардію зі сходу362. 

Вісконті міг розраховувати на деяких з кращих кондотьєрів 
свого часу, зокрема, Сфорца, делла Пергола, Піччініно і Гвідо 
Торелло. Однак, через їхню заздрісність, головнокомандувачем 
він зробив Карло Малатеста. Той командував міланцями в битві 
при Маклодіо (4 жовтня 1427 р.) і програв венеційцям, якими 
командував Буссоном. Підсумок бою був, тим не менш, не 
безперечним, і Вісконті був змушений примиритися з Амадеєм, 
віддавши йому Верчеллі й видавши за нього свою доньку 
Марію. Проте, позаяк Сфорца перемогли генуезькі вигнанці, й 
була потрібна допомога Сиґізмунда, Вісконті запросив миру. За 
посередництва папи, 18 квітня 1428 р. у Феррарі підписано 
мирний договір363 У Бергамо й Кремо розмістили 

                                                           
360 Виллани Дж. Новая хроника, или История Флоренции / Джованни 

Виллани. – Москва, 1997. – С. 267. 
361 Гуковский М. Очерки истории Италии 476–1918 годов / Матвей 

Гуковский. – Москва, 1958. – С. 174. 
362 Тарле Е. История Италии в средние века... – С. 148. 
363 Линтнер В. Италия. История страны... – С. 142. 



116 

венеціанського губернатора, підтверджено венеціанське 
володіння Брешії. Флорентійці отримали назад втрачені опорні 
пункти, за винятком повсталого проти них міста Вольтерра. 
Війська під командуванням Нікколо Фортебраччо, відправлені 
придушити повстання, згодом були послані проти Лукки, де 
правив колишній союзник Вісконті Паоло Гвініджі. 

Третя війна (1431–1433) розпочалася, коли Вісконті підтримав 
Лукку, спрямувавши туди Франческо Сфорца з трьома 
тисячами вершників. Однак, флорентійці перекупили Сфорца 
за 50 тисяч дукатів,і після відходу кондотьєра продовжили 
облогу Лукки364. Закликаючи допомогти обложеним, Вісконті 
змусив Генуезьку республіку оголосити війну Флоренції. 

У четвертій війні (1438–1454) спірні питання вирішували в 
боях кондотьєрів: Гаттамелата, а пізніше – Франческо Сфорца 
номінально боролися за Венецію, в той час, як сторону Вісконті 
очолював Нікколо Піччініно. Замість цього Сфорца завоювавши 
Равенну і Болонью, змусив їх визнати своїм сюзереном Мілан365. 

Відбулися важливі династичні та політичні зміни: Франческо 
Сфорца став служити Вісконті й одружився на його доньці, в 
той час, як Флоренція вийшла на новий виток своєї історії під 
керівництвом Козімо Медічі. Після смерті Вісконті (1447), 
підтриманий Медічі Франческо Сфорца в травні 1450 р. з 
тріумфом увійшов до Мілана. Сформувалися дві коаліції: 
Сфорца в союзі з Флоренцією протистояв Венеції та 
Неаполітанському королівству366. Основним театром військових 
дій залишалася Ломбардія, де обидві сторони в травні 1454 р. 
підписали Лодійський мир – компроміс, що заклав основу для 
загальної згоди між чотирма суперниками: Венецією, Міланом, 
Флоренцією і Неаполем. Цей мир благословив папа Микола V, 
який представляв в Італії п’яту силу367. Лодійський договір часто 
розглядають як прояв принципу європейської політики – 
балансу сил. 

Двома іншими державами, які визначали італійський 
порядок, були синьйорії Флоренція та Мілан, які почали 

                                                           
364 Питти Б. Хроника / Бонакорсо Питти. – Ленинград, 1972. – С. 78. 
365 Гуковский М. Очерки истории Италии. – С. 188. 
366 Кенинсберг Г. Средневековая Европа. – С. 268. 
367 Грегоровиус Ф. История города Рима в Средние века. – С. 902. 



117 

перетворюватися в династичні монархії. Ці синьйорії в 
кінцевому рахунку формували монархічний та олігархічний 
прототипи абсолютистської монархії. Міланське герцогство 
було за своєю суттю системою прямого деспотизму, утвореною 
Франческо Сфорца в 1450 р. на уламках Амброзіанської 
республіки (1447–1450), якій передувала синьйорія Вісконті 
(1395–1447). У Флорентійської республіці вже з 1434 р. 
утвердилося панування Медічі. Повномасштабний режим 
синьйорії встановлений з 1468 р., об’єднавши залишки полісної 
організації із злегка прикритим деспотизмом Медічі. 
Територіальна політія Держав Церкви (Stati della Chiesa), 
зазвичай іменована Папської областю, початково була 
феодальним об’єднанням різнорідних володінь під 
формальним сюзеренітетом папи як володаря мирської влади 
(potere temporale), та в нових умовах постала як об’єднання 
різного роду “станів”. У перспективі, за контурами Держави 
Церкви проглядалося вельми складна ідеально типізована 
“станова” держава, реалізована згодом у вигляді Священної 
Римської імперії та Семи об’єднаних провінцій Нідерландів. 

Важливим у тодішньому політичному порядку італійських 
земель було й Неаполітанське королівство – територіальна 
гегемонія арагонської королівської династії, яке частково 
виступало монархічним прототипом абсолютистської політії368. 

Інші держави італійської системи представляли собою 
династичні політії (герцогство Савойське, герцогство 
Мантуанське, герцогство Ферарське, герцогство Модени й 
Реджіо) або республіки міст-держав Генуя, Сієна, Лукка та інші. 

Упродовж чотирьох десятиліть система “італійського 
концерту” справно працювала. Приблизно три десятиліття з 
чотирьох були часом дійсно загального миру в Італії. Та й в 
четверте десятиліття на італійські землі не вступали армії 
зовнішніх агресорів. За весь цей час історики зафіксували всього 
шість локальних воєн. Чотири з них були, фактично, 
цивільними, але спровоковані зовнішнім втручанням. Дві – 
пов’язані з авантюрами неаполітанського короля Альфонсо – 
нападом на Геную та війною з Феррарою. 

                                                           
368 Дэвис Н. История Европы / Норман Дэвис. – Москва, 2005. – С. 305. 



118 

Усю другу половину XV ст. можна вважати першою фазою 
західноєвропейської політичної модернізації. Тільки в самому 
кінці століття, в результаті втягнення зовнішніх сил – 
насамперед Франції та Священної Римської імперії, система 
Лодійського мирного договору була знищена Італійськими 
війнами. Розпочалася криза, що тривала більше половини XV ст. 
У його середині відбувся розкол між протестантизмом і 
католицизмом. Криза завершилась переходом до повного 
розділення між цими християнськими течіями, яка стала новим 
організуючим стрижнем тогочасної політики. Цей принцип був 
випробуваний і прийнятий в північній Італії – найбільш 
розвинутому регіоні тогочасної Західної Європи. Виникнення 
системи балансу сил історики пов’язують із укладеним у 1454 р. 
Лодійським миром369. 

Цей мир завершив досить болючий для північної Італії 
історичний період гострого політичного протистояння та війн, 
який розпочався в XII ст. боротьбою гвельфів і гібелінів і тривав 
аж до чотирьох Ломбардських воєн XV ст. 

Як зазначає видатний історик дипломатії Герретт Меттінглі, 
вже до початку сорокових років XV ст. “у головах деяких 
італійців починає складатися ідея (conception) Італії як системи 
незалежних держав, що співіснують завдяки нестійкій рівновазі 
(unstable equilibrium), яку належало підтримувати політичним 
мистецтвом”. Подібне рішення підказувало те, що 
“урівноважений баланс (even balance) сил завершував кожну з 
воєн останнього двадцятиріччя патовою ситуацією (stalemate)”. 
Так, у 1443 р. міланський герцог Філіппо Марія Вісконті 
спробував зібрати конгрес для забезпечення загального миру в 
Італії, але “знадобилося ще десятиліття воєн і переговорів, щоб 
п’ять основних держав вдалося змусити прийняти схему, 
подібну до запропонованої Філіппо Марія”370. 

                                                           
369 Ильин М. Смена поколений международных систем как фактор 

государственного строительства (эпоха Раннего Модерна) / М. Ильин. – С. 5 

[Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
http://regconf.hse.ru/uploads/0d97f8a7b2a755b853f59675dc0aa35fd39a805c.doc  

370 Mattingly G. Renaissance diplomacy / Mattingly Garret. – New-York, 1988. – 

Р. 17. 



119 

Досягненню політичної згоди в Італії сприяли два зовнішні 
чинники: завершення Столітньої війни та взяття 
Константинополя турками 29 травня 1453 р. Лодійський мир був 
укладений між Венецією і Міланом 9 квітня 1454 р., поклавши 
кінець військовим діям між ними371. Майже п’ятимісячні 
переговори й угоди між іншими учасниками Ломбардських 
воєн дозволили підписати 30 серпня 1454 р. у Венеції новий 
договір. Він засновував Італійську лігу (Lega Italic) або Святійшу 
лігу. До неї увійшли п’ять основних італійських держав: Венеція, 
Флоренція, Мілан, Папська область та Неаполітанське 
королівство372. Вони діяли від імені своїх союзників, які також 
могли формально вступити в Лігу. Тим самим створювалася 
загальноіталійська система мирного політичного порядку, 
заснованого на балансі сил, не без підстав названа Г. Меттінглі 
“італійським концертом”. 

У поєднанні з договором, 25-річний взаємний оборонний 
пакт був укладений для забезпечення існуючих кордонів. 
Сторони Ліги обіцяли захищати один одного в разі нападу й 
підтримувати контингент солдат для забезпечення військової 
допомоги. Ліга, офіційно проголошена папою Миколою V 
2 березня 1455 р., незабаром була прийнята майже всіма 
італійськими державами. 

Визнаним лідером серед держав “італійського концерту” 
була Венеція, місто-держава з республіканським ладом. Вона 
являла собою прототип конституційної політії. Аж до середини 
XVIII ст. Венеція залишалася загальноєвропейським зразком 
досконалої політії, де “правлять закони, а не люди”373. 

Флоренція найвищого розквіту досягла в період правління 
Лоренцо Медічі (1469–1492). Тривалий період миру сприяв 
добробуту і процвітанню республіки. Падіння виробництва 
сукна компенсував бурхливий розвиток виробництва шовкових 
тканин, за обсягом експорту яких Флоренція вийшла на одне з 
перших місць в Європі. Тривав підйом торгівлі, насамперед, з 
Османською імперією та Францією, а також міжнародних 

                                                           
371 Pace di Lodi [1454 р.] [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 

http://en.wikipedia.org/wiki/Treaty_of_Lodi.  
372 Гуковский М. Очерки истории Италии... – С. 194. 
373 Ильин М. Смена поколений международных систем... – С. 5. 



120 

кредитних операцій флорентійських банківських домів374. 
Завдяки меценатству Лоренцо Медічі й активному заохоченню 
розвитку мистецтва, місто стало головним центром італійського 
Відродження. У цей час тут творили Джованні Піко делла 
Мірандола, Анджело Поліціано, Сандро Боттічеллі, 
Мікеланджело Буонаротті. У Флоренції активно велося нове 
будівництво та благоустрій міста. 

Важливою подією для Папської держави став вступ у 1447 р. 
на папський престол Миколи V, представника гуманістичного 
способу мислення, раніше скромного учителя, який внаслідок 
своєї вченості й догідливості у відношенні до керівництва 
Церкви зробив швидку та блискучу церковну кар’єру. Перші 
кроки нового папи були досить вдалими. Він розширив 
володіння Риму і навів у них порядок. Урочисто відсвяткувавши 
у 1450 р. “ювілей чергового кінця світу” на який прибула значна 
кількість паломників з усіх країн Західної Європи, він показав, 
що папство остаточно оговталося від багаторічного розколу. 
Однак, бачачи, що чисто духовний авторитет папства 
похитнутий непоправно, Микола V зосередив увагу не на 
церковних справах, а на залученні своїх однодумців-гуманістів 
до Рима задля перетворення міста на центр наук і мистецтв. 
Саме з його понтифікату Рим починає відігравати значну роль у 
культурі Апеннінського півострова, змагаючись з Флоренцією. У 
своєму Ватиканському палаці Микола V створив бібліотеку із 
значною кількістю рукописів античних і християнських авторів, 
що притягувало до його двору гуманістів. 

Незважаючи на видимість блиску правління Миколи V, його 
держава була далеко не в квітучому стані. Це яскраво 
проявилося наприкінці 1452 р., коли в Римі з’явився Стефано 
Поркаро. Він мав репутацію шанувальника стародавніх 
республіканських свобод, називаючи себе “лицарем Італії” й 
уважаючи своїм моральним обов’язком звільнити батьківщину 
від засилля Церкви. До повернення до Рима, Стефано Поркаро 
перебував в Болоньї під щоденним і пильним наглядом 
церковної адміністрації за спробу підняти повстання. Він зібрав 
навколо себе групу однодумців і, спираючись на незначні 

                                                           
374 Луццато Дж. Экономическая история Италии... – С. 251. 



121 

збройні сили, став готувати повстання, розраховуючи повторити 
те, що на короткий час за сто років до того вдалося Кола ді 
Рієнцо – перетворити Рим на світську республіку. Але, 
призначена на 6 січня 1453 р. змова (Поркаро приготував вже 
золотий ланцюг, щоб закувати в нього папу), була розкрита. 
Після безнадійного опору, її організатора схопили й повісили на 
одній з веж папського Замку Святого Ангела375. 

Трагічно почався і скінчився для папства 1453 р. – 29 травня 
турки під командуванням султана Магомета II взяли останній 
оплот християнства на Сході – столицю Візантійської імперії 
Константинополь. Микола V, який помер в 1455 р. даремно 
виступав ініціатором примирення всіх італійських держав між 
собою, домагаючись укладення загального миру Італійської 
ліги – “для миру і спокою Італії та для захисту святої 
християнської віри” . Він марно проповідував організацію 
хрестового походу для вигнання турків з Візантії. 

Новий Неаполітанський король Альфонс V усіляко 
намагався видати себе за освіченого італійського правителя, 
сприяв гуманістам. Навіть у військових походах, на полях битв 
його придворний гуманіст Бекаделлі читав королю в оригіналі 
уривки з історичних творів Тита Лівія. Свою перемогу над 
Неаполем Альфонс V відзначив спорудженням  тріумфальної 
арки в античному стилі. Але, в глибині душі, він залишався 
іспанським феодальним королем376. 

Відчуваючи себе невпевнено на новому престолі, Альфонс 
прагнув спертися на феодальну знать. Він роздавав її 
представникам нові феоди та привілеї, майже не обтяжував їх 
податками, перекладаючи останні на міста. Саме з феодалів 
Альфонс сформував новий орган – Генеральний парламент. 
Але, не особливо довіряючи неаполітанській знаті, він викликав 
з Іспанії велику кількість своїх співвітчизників: дворян, банкірів, 
ремісників. Тож майже всі провідні, найбільш почесні та вигідні 
посади в королівстві потрапили до рук іспанців377. 

Рішуча профеодальна та проіспанська політика нового 
короля зробила його вельми непопулярним. Альфонс даремно 

                                                           
375 Грегоровиус Ф. История города Рима в Средние века... – С. 1117, 1125. 
376 Гуковский М. Очерки истории Италии... – С. 175. 
377 Abbot J. Italy / John Abbot. – New York, 1897. – Р. 272. 



122 

намагався демагогічними, а іноді й дійсно державно розумними 
заходами заспокоїти невдоволення. Час від часу в королівстві 
спалахували повстання, які подекуди охоплювали цілі провінції 
(наприклад, повстання в Калабрії та Абруццо у 1451–1452 рр.). 
Однак, які б не були серйозні та тривалі ці хвилювання, вони не 
підривали загального, відносного добробуту Неаполітанського 
королівства при Альфонсі378. 

Новий король насмілився навіть на відновлення активної 
зовнішньої політики, в першу чергу, – в басейні Середземного 
моря. Він намагався також стати арбітром у всіх політичних 
конфліктах Італії, патронувати папський Рим, втручатися у 
справи Тоскани й підпорядкувати собі Геную. Проте ці наміри й 
починання, хоча й не мали серйозних і тривалих результатів, 
підвищили авторитет Альфонса, перетворили його двір на один 
з центрів політичного та культурного життя Апеннінського 
півострова. Коли ж 27 червня 1458 р. король помер, становище 
його держави виявилось не таким блискучим, як здавалося379. 

Мабуть, і сам король перед своєю смертю усвідомив 
неможливість належного управління державою, основні 
частини якої відокремлені одна від одної морем, і тому розділив 
свою спадщину: її іспанська частину – Арагон, Сардинію та 
Сицилію, отримав його молодший брат Хуан (Джованні), 
італійську – Неаполітанське королівство, – позашлюбний син 
Фердинанд (Ферранте). У результаті, південь Апеннінського 
півострова перетворився на самостійне державне утворення. 

Найважливішим результатом ослаблення королівської влади 
в Неаполі було те, що великі феодали королівства (барони) все 
частіше стали виявляти непокору стосовно короля. Так, володар 
Таранто Джанантоніо Орсіні та герцог Cecea Маріно Марцано 
запросили на престол Жана Анжуйського, який у цей час 
правив Генуєю. Восени 1459 р. розпочалася нова хвиля 
французької інтервенції і пов’язана з нею громадянська війна. 
Велика частина баронів підтримала французького претендента. 
Це поставило в безвихідне становище короля Ферранте, який 

                                                           
378 Тарле Е. История Италии в средние века... – С. 168. 
379 Jamison E. Italy, medieval and modern history / E. Jamison. – Oxford, 1917. – 

Р. 134. 



123 

зберіг під своєю владою тільки Неаполь і частину території 
Кампанії. 

У Мілані 50-ті роки XV ст. розпочались з таких подій. 
Захопивши ранньою весною 1450 р. Мілан, кондотьєр 
Франческо Сфорца домігся того, що 25 березня цього ж року 
його проголосили спадковим герцогом380. Основна увага нового 
герцога була спрямована на зміцнення внутрішнього становища 
держави. Лодійський мирний договір дав можливість для 
максимального розвитку в Мілані ремесел, в першу чергу, 
виробництва зброї та текстильного виробництва (шерсть, шовк, 
оксамит, парча). Особливу увагу було звернуто й на сільське 
господарство, яке найбільше страждало від постійних воєн. 

Загалом, 50-ті роки XV ст. для території Апеннінського 
півстрова були важким періодом, насамперед, через “кадрові 
зміни”. Проте, вони сприяли підписанню очікуваного миру, що 
дозволив встановити на території Італійських земель хоча б 
видимість спокою. Лодійський мирний договір є важливим, 
позаяк він дозволив встановити на території Апенніського 
півострова систему ваг і противаг. У загальноєвропейській 
політиці така система виникне набагато пізніше. 

 

SOCIO-ECONOMIC SITUATION OF THE ITALIAN LANDS  
IN THE MIDDLE OF XV-th CENTURY 

 
Taras OLIYARCHUCK 

The Ivan Franko National University of Lviv 
 

The article deals with the situation of the Apennines in the middle of the 
XV-th century, which was the starting point for the growth of irreversible 
processes in the history of the region and the whole of Europe. The middle 
of the XV-th century began starting line for the formation history of 
Renaissance Italy and of fragmentation, which was founded as a result of the 
Italian wars. An important role peace of Lody – treaty system as Italian 
concert, that extent balances system that will eventually become the basic 
principles of international politics and diplomacy. 

Keywords: Peace of Lodi, Cosimo Medici, condottiere, Francesco Sforza, 
“Italian Concerto”, I Italian League. 

                                                           
380 Browning O. The age of the Condottieri. – P. 50–71. 



124 

ВІДОМОСТІ ПРО АВТОРІВ 
 

Степанян Кирило Ігорович – студент II курсу історичного 
факультету Львівського національного університету імені Івана 
Франка. Наукові зацікавлення: філософія історії та теорія 
історичної науки, зокрема, моделі цивілізаційного розвитку, 
періодизація історії, історична термінологія. 

Петрушка Вероніка Юріївна – студентка IV курсу 
історичного факультету Львівського національного 
університету імені Івана Франка. Наукові зацікавлення: 
соціальна історія Візантії, відносини держави й Церкви, антична 
спадщина у Візантійській імперії. 

Димидюк Дмитро Андрійович – магістрант І року 
навчання історичного факультету Львівського національного 
університету імені Івана Франка. Голова Львівського 
медієвістичного клубу. Наукові зацікавлення: 
ранньосередньовічна історія Близького Сходу та Кавказу, історія 
середньовічного та ранньомодерного Львова, військова та 
соціальна історія. 

Воронов Михайло Сергійович – аспірант І року навчання 
Львівського національного університету імені Івана Франка. 
Наукові зацікавлення: історія країн Західної Європи, зокрема, 
формування буферних зон мусульмано-християнського світу, в 
т. ч., на Піренейському півострові та Сицилії. 

Вацеба Ростислав Миролюбович – аспірант І року 
навчання Львівського національного університету імені Івана 
Франка. Наукові зацікавлення: державотворчі процеси у 
середньовічній Європі, етногенез та історія полабських слов’ян в 
епоху раннього Середньовіччя. 

Райтаровська Наталія Григорівна – магістрантка І року 
навчання історичного факультету Львівського національного 
університету імені Івана Франка. Вчений секретар Львівського 
медієвістичного клубу. Наукові зацікавлення: генеалогія 
правлячих династій, епоха вікінгів у Північній Європі, історія 
міжнародних відносин, антична культура, скандинавська 
міфологія. 



125 

Гусар Марія-Анастасія – магістр історії, працівник 
Львівського музею історії релігії. Наукові зацікавлення: історія 
Візантії, церковна історія, релігієзнавство, історія богословської 
думки ХІ–ХV ст. 

Магдич Олег Романович – аспірант І року навчання 
Київського національного університету імені Тараса Шевченка. 
Наукові зацікавлення: історія середньовіччя, політична 
антропологія, історія медицини, історія університетів, усна 
історія. 

Друздєв Олег Володимирович – аспірант ІІ року навчання 
Інституту українознавства ім. І. Крип’якевича НАН України. 
Наукові зацікавлення: медіаісторія, історія ідей в середньовіччі, 
історія Львова ХІІ–ХVIII ст. 

Гумениий Сергій Любомирович – магістрант І року 
навчання Тернопільського національного педагогічного 
університету імені Володимира Гнатюка. Наукові зацікавлення: 
історія Галицько-Волинської держави, історія Західного 
Поділля, питання нелегальних міграцій на радянсько-
польському кордоні у 20-30-ті роки ХХ ст. 

Оліярчук Тарас Вікторович – аспірант І року навчання 
Львівського національного університету імені Івана Франка. 
Наукові зацікавлення: історія Апеннінського півострова в XI–
XVI ст., історія середньовічного мистецтва, взаємовпливи в 
економічній, політичній та військовій сферах у Середземномор’ї 
XIV–XVI ст., дипломатичні та зовнішньополітичні 
трансформації в Західній Європі XV–XVI ст. 


